الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية République Algérienne Démocratique et Populaire وزارة التعليم العالي والبحث العلمي Ministère de l'Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique



## المركز الجامعي لميلة

المرجع: .......

معهد الآداب واللغات قسم اللغة والأدب العربي

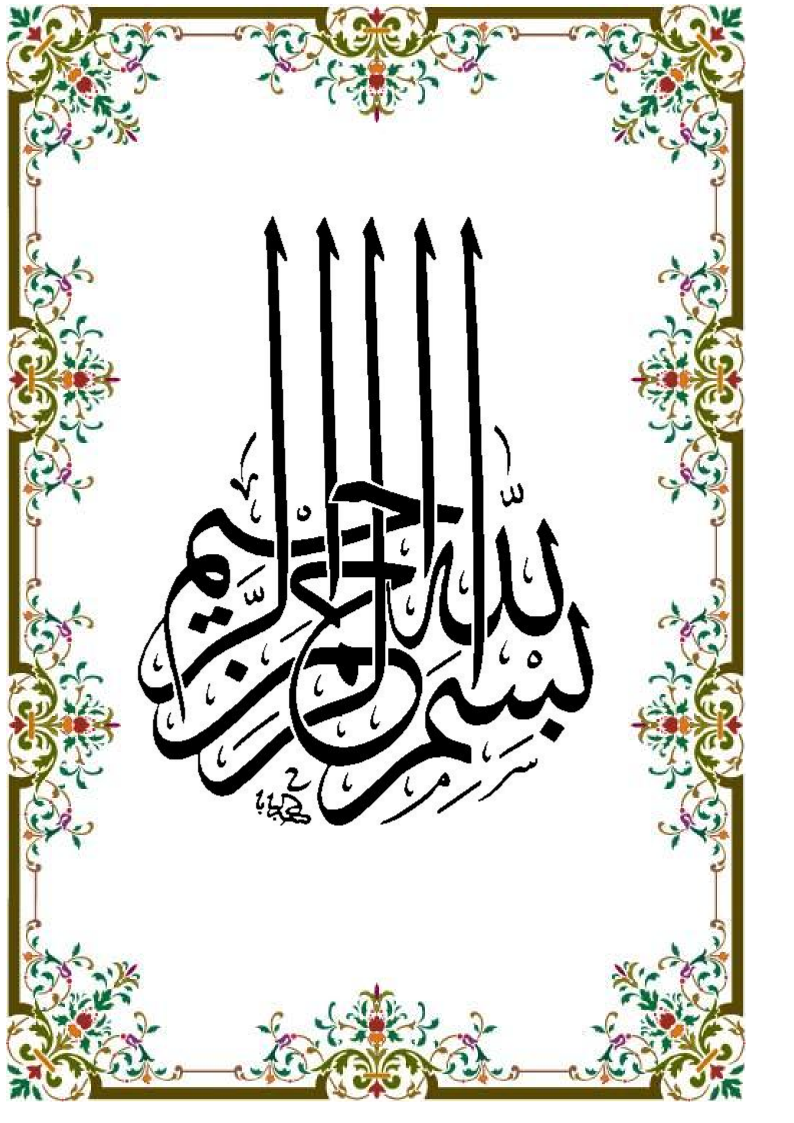
# الأنا بين الثابت والمتغير الاجتماعي -عروة بن الورد أنموذجا-

مذكرة معدة استكمالا لمتطلبات نيل شهادة الماستر الشعبة: أدب عربي

إشراف الأستاذة: غــزالة شاقور

إعداد الطالبـــة: \*- حسينـــة بولقــرون

السنة الجامعية: 2014/2013

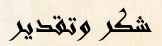






بسم الله والحلاة والسّلام على رسول الله، اللّهمّ إنّي أسألك يا مؤنس كلّ وحيد، يا تزريبا غير بعيد، يا شاهدا غير غائبج، يا غالبا غير مغلوب، يا حيّ يا تقيموم، يا بديع السماوات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام، أسألك باسمك الأعظم الذي عنيت له الوجوه وخشعت له الأحوات ووجلت له القلوب، أن تحلّي على محمّد وعلى آله وأن ترزقني النجاح والفلاح.

Taus...

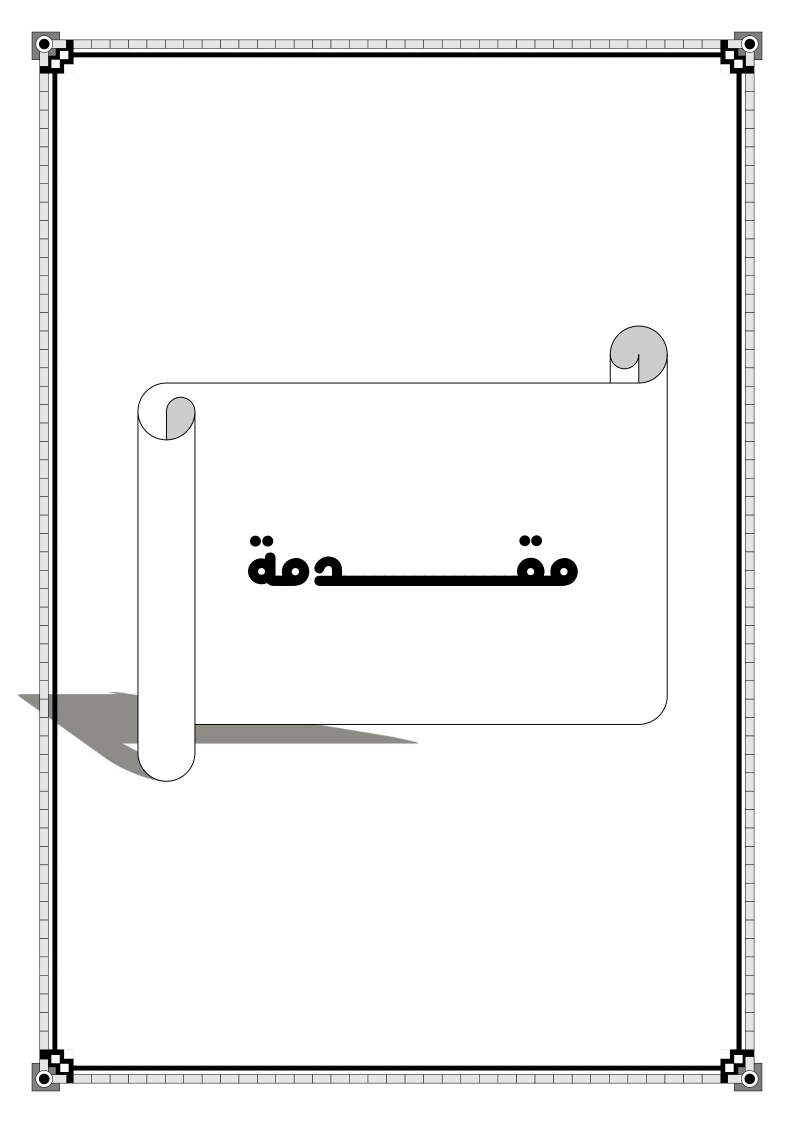


أبدأ بحمد الله تعالى العلي القدير، الواهب المعطي المنير، الذي غمرني بواسة دحمته التي كانت أول وأصح عصاً اتلأت عليها لبلون غايتي في النجاح.

أنقدم بالشكر إليك أنت يا هد كاد صبرى بلا حدود وعطاؤى بلا قيود، يا هد قدنني بسيد نصائحك إلى بر الأهاد، أقف أهاهك وقفة شكر واهتناد،

أستاذتي "غزالة شاقور"

وكذلك أتقدم بالشكر إلى كل أساتذة قسم اللغة العربية والأدب العربي بالمركز الجامعي لميلة.



#### مقدمـــة:

عرف عن المجتمع الجاهلي أنه طبقي مكون من طبقات على رأسها شيخ القبيلة، فهو مجتمع انقسامي فرق بين أفراده، إذ هناك طبقة الأحرار و الموالي و كذا طبقة العبيد وهي مسلوبة الحقوق في ظل قواعد قبلية موضوعة من طرف طبقة السادة.

وجاء الشعر الجاهلي تعبيرا عن الحياة القبلية بما فيها من تناقض، فجسد الشعراء النحن القبلية التي تمثل ذات الجماعة، وجسدت الطائفة التي خرجت عن القيم القبلية والتي تمثلت في طائفة الصعاليك، الذات الفردية في أقصى استقلاليتها وتمرُّدها ،وجعلوا من شعرهم صورة لذواتهم ومعاناتها في هذا المجتمع الطبقي.

فقد وجد الشاعر الجاهلي نفسه في قلب ثنائية هو فيها مخير بين الاهتمام بالقبيلة والاهتمام بذاته، ونجد ذلك بصورة أوضح في شعر الصعاليك الذين أظهروا اهتمامهم بالذات بشكل واضح، بينما أخفى الشعراء الآخرون هذه الذات، وأظهروا النحن القبلية.

وشعر "عروة بن الورد "جاء يراوح بين القبلية و الذاتية، فكان هذا العمل محاولة للكشف عن هذه المراوحة التي حكمت شخصية الشاعر، فكان موضوع البحث "الأنا بين الثابت والمتغير الاجتماعي -عروة بن الورد أنموذجاً-".

وقد حاولت الدراسة الإجابة عن أسئلة جوهرية ترتبط بهذه الحالة منها: كيف تجلت الأنا في الشعر الجاهلي؟ هل حافظ الشاعر على ثباته الاجتماعي؟ أم كان متغيراً؟ وما هي القيم الاجتماعية التي ثبت عليها الشاعر "عروة بن الورد"؟ وما هي القيم التي خرج عنها وغيرها؟.

ويكُمُن سبب اختيار هذا الموضوع لما في شعر الصعاليك من قيم إنسانية، وكذا شخصية "عروة بن الورد" المتميزة في هذا العالم بنزعته التضامنية ومطالبته بتحقيق العدالة الاجتماعية ، وكذا معرفة الجوانب التي ثبت عليها في مجتمعه والتي خرج عنها ورفضها



هدف البحث تبيين هل للمجتمع أثر في الشعر الجاهلي، ومحاولة الكشف عن المظاهر الاجتماعية وكذا النفسية للشاعر التي تتدخل في تكون عمله الفني.

وللكشف عن جوانب الموضوع اعتمد البحث المنهج التاريخي الذي يلم بحيثيات الشاعر و قبيلته و علاقته بها، وكذا المنهج النفسي الذي يساعد على تحليل الشخصية المتمردة أو المتصعلكة.

ككل بحث أكاديمي فقد بداً فكرة ثم تُرجم إلى خطة: بُدئت بمدخل عنوانه الحياة في شبه الجزيرة العربية وكان فيه إطلالة على محيط العرب الجغرافي وحياتهم الاقتصادية والدينية والسياسية والاجتماعية. أما الفصل الأول فقد عُنون بـ: الأنا المفهوم والأبعاد تم خلاله التطرق أولا لمفهوم الأنا لغة واصطلاحا ، وثانيا حضور الأنا في الخطاب الشعري تضمن مفهوما للخطاب وكذا الأنا في الخطاب الشعري ، لينتهي الفصل إلى العنصر الأخير ممثلا في تجليات الأنا في الخطاب الشعري القديم.

أما الفصل الثاني و الموسوم ب: الثابت والمتغير في النسق الاجتماعي العربي فقد درس؛ بداية منحى الثبات و مقوماته والمتمثلة في كل من القيد والوعي الجمعي وكذا المماثلة، لينتقل بعدها إلى منحى التغير و مقوماته والمتمثلة في كل من الحرية والوعي الفردي والاختلاف.

و جاء الفصل الثالث بعنوان الثبات و المتغير في شعر عروة بن الورد، وفيه تم التطرق أولا إلى الثبات في شعره وتضمن قيم: العصبية القبلية والشجاعة والطبقية ، ليتم بعدها الانتقال إلى المتغير في شعره وما دعا إليه من قيم: العصبية المذهبية وكذا الشجاعة بمفهومها الجديد؛ الذي يتمثل في الافتخار بنفسه و بمجتمعه الجديد، والعدل والمساواة وبعدها قيمة الكرم.

وفي الأخير خاتمة تضمّنت أهم النتائج التي توصل إليها البحث.



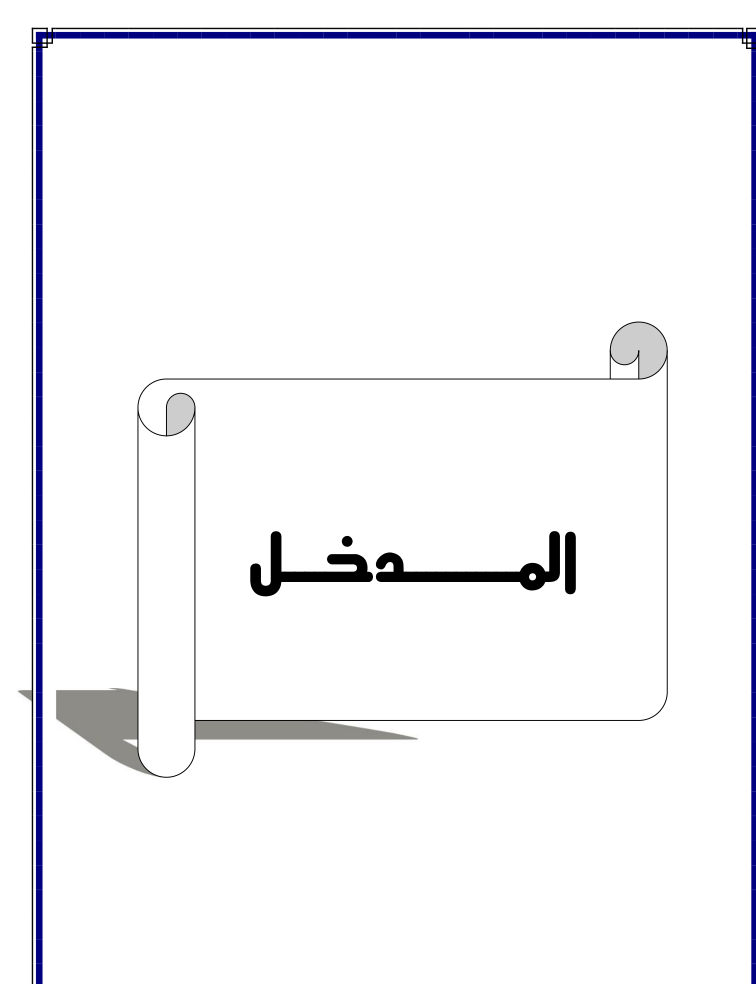
وقد احتاج البحث إلى عددٍ من المصادر والمراجع لتنير طريقه، من بين أهم هذه المصادر نذكر "ديوان عروة بن الورد" ،أما المراجع فأهمها "كتاب الثابت والمتحول الجزء الأول" لأدونيس، وكذلك كتاب "الشعراء والصعاليك في العصر الجاهلي" ليوسف خليف أيضا "شعر الصعاليك منهجه وخصائصه" لعبد الحليم الحفني وكذا كتاب "في فلسفة الشخص" محمد بهاوي.

ومن الصعوبات التي واجهت انجاز هذا البحث نذكر ضيق الوقت إذ أنجز في فترة وجيزة لا تتجاوز ثلاثة أشهر، وقلة المصادر والمراجع في المكتبة المركزية ما حتم اللجوء إلى الجامعات الأخرى.

وفي الأخير أتقدم بالشكر إلى من ساعدتني بكل ما تحمله من صبر وسِعة خاطر الأستاذة المشرفة "غزالة شاقور" التي لم تبخل على بنصائحها السديدة ولا بمعلوماتها القيمة.

وختاما أتمنى أن يكون هذا البحث وفق ولو بقليل، فإن أصبت فمن الله، وإن أخطأت فمن نفسي، والله ولي التوفيق.





#### المحدخل:

أُطلق على فترة ما قبل الإسلام تسمية العصر الجاهلي، نسبة لما كان العرب عليه من سفه وطيش؛ وهي الفترة التي سبقت ظهور الإسلام بنحو قرن ونصف من الزمن، إلا أن هذه التسمية عرفت في العصر الإسلامي بعد أن جاء دين الحق، و جاء هذا اللفظ في القرآن الكريم يقول الله تعالى: «خُذِ العَفْوَ وَ أُمُرْ بِالعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَن الجَاهلينَ». (1)

استقر العرب بشبه الجزيرة العربية وهي البقعة الجغرافية الممتدّة ما بين البحر الأحمر غربا والمحيط الهندي جنوبا، وخليج العرب شرقا وبلاد الشام شمالا على مساحة نحو ثلاثة ملايين كيلو متر مربع، وهي منطقة أغلبها صحاري ودارات، وتقع في منطقة حارة لا تعكرها إلا الغيوم. (2)

ويُنسب العرب إلى إحدى الأمم السامية التي يعود أصلها إلى سام بن نوح ومنهم الآشوريون والبابليون، والسبئيون والأنباط والأحباش والعبرانيون والفنيقيون، وهي مجموعة الأمم التي كانت تقطن بلاد آسيا الدنيا، وتكون هذه الوحدة الدموية واللغوية المستقلة. (3)

ومن العرب عدنانيون وقحطانيون، فالأولى نسبة إلى جدّهم "عدنان" من درية إسماعيل عليه السلام، أما الثانية نسبة إلى يعرب بن قحطان. (4)

وكتب الأنساب تصنف العرب إلى عرب جنوب وتسمى "العرب العاربة" أو "المعرّبة"، وقد ورثوا صفات العرب القديمة، وعرب الشمال تسمى "العرب المستعربة"، وهم الذين أخذوا اللغة العربية القديمة عن عرب الجنوب، ونقلوا العادات والأخلاق منهم بالمصاهرة. (5)

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف: الآية 199.

<sup>(2)</sup> ينظر: حنا الفاخوري، الجامع في تاريخ الأدب القديم، ط1، دار الجيل، لبنان، 1989، ص63.

<sup>(3)</sup> ينظر: عبد المنعم خفاجي: الحياة الأدبية في العصر الجاهلي، ط $_1$ ، دار الجيل، لبنان، 1992، ص 24.

<sup>(4)</sup> ينظر: المرجع نفسه،الصفحة نفسها.

<sup>(5)</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 29. ينظر: أمين فوزي: الشعر الجاهلي دراسات ونصوص، دار المعرفة الجامعية، مصر، 2008، ص 09.

ومن هذا نستتج أن العرب العاربة هم العرب الناطقون باللغة العربية في شبه الجزيرة العربية، أما المستعربة فهم الذين أخذوا هذه اللغة عن العرب العاربة.

وأهل الجزيرة العربية قسمان: أهل حضر وأهل بدو، يعيش الحضر عيشة قرار، أما أهل البدو فغير مستقرين على حال، عاش معظمهم في شمال البلاد العربية، كانوا في ترحال دائم للبحث عن ظروف عيش أنسب. (1) ، وكانت لهاتين الفئتين أشغال بسيطة بساطة عيشهم، في بيئة صعبة قاسية عانى منها الجاهلي الكثير. وكانت هذه الأشغال تتمثل في رعي الأغنام، فيما يخص أهل البوادي، أما أهل الحضر أو المدن فيتعاطون الزراعة والتجارة، هذه الأخيرة التي نشطت في مكة. ونذكر هنا قوله تعالى: «لإيلَف ثُرينْشٍ، إعلَفهِمُ رِحْلَةَ الشِّتَاءِ والصَيْف، فأيعُبُدُوا ربَّ هذا البَيْتِ الذي أَطْعَمَهُم مِنْ جَوْعٍ وآمَنَهُم مِنْ خَوْفٍ». (2) أما الزراعة فعرفت في الطائف واليمن حول المياه والعيون، وبعض الصناعات الخفيفة مثل لجام الحيوانات وصناعة السيوف وغيرها عند أهل الحضر. (3)

أما أهل الوبر (البدو) وهم القسم الأكبر، وقد عاشوا تحت الخيام ومارسوا رعي الأغنام، يطعمون من لحمها ويكسون صوفها ووبرها، ويتبعون مواطن المطر للكلأ والماء. (4)

كما أن للإبل دورا كبيرا في عيش أهل البدو وقد «كانت الإبل حيوان الصحراء بدون منازع، أو الدعامة التي يقوم عليها، وثروة أبناؤها وبحق سمّوها مالا لأنها على حدّ التعبير الاقتصادي الحديث "الرصيد" الذي تعتمد عليه ميزانهم و"العملة" التي يتعاملون بها في حياتهم». (5)

<sup>(1)</sup> ينظر: حنا الفاخوري، الجامع في تاريخ الأدب -الأدب القديم، ط1، ص72.

<sup>(2)</sup> سورة قريش، الآيات 1-4.

<sup>(3)</sup> ينظر: حنّا الفاخوري الجامع في تاريخ الأدب الأدب القديم، ص 72.

<sup>(4)</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 78.

<sup>(5)</sup> يوسف خليف: شعراء الصعاليك في العصر الجاهلي،ط3، دار المعارف، مصر، دت، ص 146.

فهذه البيئة صحراوية قاحلة جافة، وجوها الحار، مع قلة أمطارها وركود ريحها، وقلة مياهها عانى فيها الجاهلي الترحال والتنقل بين الأمكنة، كانت نتيجتها عدم الاستقرار على حال معين، وسببا للتنازع على أمكنة الرعي والمياه، هذه العيشة أقلقت الجاهلي وأثقلت كاهله.

كان الجاهلي يعيش في حيرة و يحاول تفسير الظواهر الكونية، فهو يعيش تحت سيطرة تساؤلات تملك عقله وتفكيره عن أصل الوجود، فحياته في شبه الجزيرة العربية يكسوها الغموض. ولهذا نجده عرف عدة ديانات وإن كانت الوثنية الأوسع انتشارا، وكانت مكة مجمع الأصنام والأوثان التي يقدسونها، كما أن هناك جماعة نبذت الأصنام وآمنت بالك واحد، إيمانا قلبيا لا ترفضه رسالة سماوية، ويغلب الظن بأنها الجماعة الباقية على دين سيدنا إبراهيم عليه السلام. كما عرفوا اليهودية والنصرانية وغيرها. (1)

إن عدم استقرار هذا الجاهلي على دين يوضح له معالم الحياة، ويفسر له خلق الكون وأصل الوجود، وعدم إيجاده أجوبة عن هذه الأسئلة الغيبية التي أبحر في التفكير فيها، ولم يجد أجوبتها جعلته يعيش حالة قلق دائم و يتساءل عن مصيره بعد الموت.

وبالرغم من موقع جزيرة العرب الجغرافي وقربها من الإمبراطوريات الكبرى آنذاك "الفارسية والرومانية"، إلا أن المجتمع العربي لم يتأثر بها، ولم ينقل نظمها بل كان على عكسها، مجتمعا مقسما إلى قبائل مفرَّقة أشتاتا، ولكل واحدة قواعدها ونظمها الخاصة. تجمعها «عادة عداء غالبا: إغارة سلب، حرب انتقام، وأخذ بالثأر»<sup>(2)</sup>، فهي علاقة تتاحر تعتز فيها كل واحدة بذاتها، فأفراد القبيلة متضامنون إلى درجة نصر أخيهم ظالما أو مظلوما.

<sup>(1)</sup> ينظر:عبد المنعم خفاجي: الحياة الأدبية في العصر الجاهلي، ص 55.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 39.

كانت الحروب عندهم لعدة أسباب منها: التتاحر على السلطة، وعلى أمكنة الرعي والمياه والمحافظة على الشرف، الاعتزاز بالعصبية القبلية، حماية الجار، الأخذ بالثّار، إذ كانت حياتهم تعمها الفوضى.

وحروب العرب كثيرة منها ما كان بين العرب والفرس كيوم "ذي قار" ومنها ما كان بين القبائل العربية، إذ يقول "شوقي ضيف" «لعل أهم ما يميز حياة العرب في الجاهلية أنها كانت حربية تقوم على سفك الدماء، حتى كأنه أصبح سنة من سننهم... وكذلك أكبر قانون يخضع له كبيرهم وصغيرهم هو الأخذ بالثأر».(1)

ومن الحروب في شبه الجزيرة العربية حروب بين القبائل- نذكر "حرب داحس والغبراء" وحرب "البسوس" ، هذه الأخيرة التي دارت أحداثها بين قبليتي "بكر" و "تغلب" وسببها ناقة تُدعى "سراب" وصاحبتها تُدعى "البسوس" وهي خالة "جسّان بن مرة" كانت نازلة في بني شيبان مجاورة له، وكانت إبلها معقولة فمرّت بها إبل "كليب" فلما رأتها "سراب" نازعت عقالها واختلطت بإبل "كليب" فلما رآها أنكرها وشد عليها بسهم وأصاب ضرعها ولما رأتها صاحبتها صاحت: وا ذلاّه وا جاراه، فأحمست "جساسا" فأخذ سيفه وتبعه "ابن حرث بن ذهل" فقتلا كليبا، فاستعد "المهلهل" أخو كليب للثأثر وخوض الحرب. (2)

أما أحداث "داحس والغبراء" فكانت بين قبيلتي "عبس" و "ذبيان" وكان سببها رهان على سباق بين فرسين "داحس" لقيس بن زهير من قبيلة "ذبيان"، أما "الغبراء" فكانت لحديفة بن بندر من قبيلة "عبس"، وكان الفوز "للغبراء" بعد أن كمن لها رجل من "ذبيان" فعدلت عن الطريق فشبت الحرب بين القبيلتين لهذا السبب، وكانت حرب عظيمة شهد لها التاريخ وأراقت الكثير من الدّماء، وخلّفت خسائر مادية وبشرية كثيرة، وكان فضل انتهائها

<sup>(1)</sup> شوقى ضيف: تاريخ الأدب العربي العصر الجاهلي، ط2، دار المعارف، مصر، دت، ج1، ص 72.

<sup>(2)</sup> ينظر: أبي عمر بن أحمد بن عبد ربه الأندلسي: العقد الفريد . تح: أحمد أمين وآخرون. ط2، لجنة التأليف والترجمة، 5 دت، 5 ص 5 - 262.

لرجلين تدخلا للصلح من قبيلة "ذبيان" هما "الحارث بن عوف" و "هرم بن سنان"، فكان لهما الفضل في إخماد نار فتنة هذه الحرب الهالكة. (1)

وقد جاءت معلقة "زهير بن أبي سلمى" لهذه المناسبة؛ في مدح هذين الرجلين وقوله: (2)

يَمِينًا لَنَعْمَ السَّيِّدَانِ وُجِدْتُمَا

عَلَى كُلِّ حَالٍ مِنْ سَحِيْلٍ وَمُبْرَمِ

تَذَارَكْتُمَا عَبْسًا وَذُبْيَانَ بَعْدَمَا

تَفَانَوْا وَدَقُوا بَيْنَهُمْ عَطْرَ مَنْشَم

كانت حروبهم نتيجة للعصبية القبلية السائدة، وإحساس الفرد بأنه ملزم بحماية قبيلته لأنه منسوب إليها، وعرضه من عرضها وشرفه من شرفها، فما إن يُقتل أحدهم حتى تُسل كل سيوف القبيلة للثأر له.

ومع ذلك فقد تحلى الجاهلي بكثير من الصفات الكريمة: كحماية الجار، الشجاعة، وتبقى خصلة الكرم تُمثل قمة الإنسانية عند الجاهلي، فكثيرا من كان يذبح فرسه سنين القحط ويطعم بها عشيرته، ويضيفون الغرباء والضالين والتائهين في الفيافي. (3)

وكثيرًا منهم من اشتهر بالكرم الفياض أمثال "حاتم الطائي" الذي ضُرب به المثل بجوده وكرمه إذ يقول: (4)

يرَى البَخِيلُ سَبِيلَ الْمَالِ وَاحِدَةٍ إِنَّ الجَوَادَ يَرَى فِي مَالِهِ سُبُلًا الْمَالِ مَا وَصَلَا لَا تَعْدْلينِي فِي مَالٍ وَصَلَّتُ بِهِ لَا تَعْدْلينِي فِي مَالٍ وَصَلَّتُ بِهِ لَا تَعْدْلينِي فِي مَالٍ وَصَلَّلُ مَا وَصَلَل

فالفرد الجاهلي كما نعلم له ارتباط وثيق ببيئته ومجتمعه فهذا الأخير ذو نزعة قبلية، لذا جاءت طباع الناس متقاربة ونستطيع القول متطابقة، لأنّ قيمهم فرضها عليهم العيش داخل هذا المجتمع القبلي.

عرفت في هذه الفترة أجناس أدبية عدة منها الشعرية ومنها النثرية، هذه الأخيرة التي تتمثل في الخطب والوصايا والعهود، وسجع الكهان... و الشعر كان له حظ أوفر على

<sup>(1)</sup> ينظر: أبي عمر بن أحمد بن عبد ربه الأندلسي: العقد الفريد، ص 150- 153.

<sup>(2)</sup> زهير بن أبي سلمي، الديوان، تح: على فاعور. ط1، دار الكتاب العلمية، لبنان، 1989، ص 116.

<sup>(3)</sup> ينظر: شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي- العصر الجاهلي-، ج1، ص 67- 69.

<sup>(4)</sup> حاتم الطائي، الديوان، دط، دار صادر، لبنان، 1981م، ص 8.

النثر، وذلك لسلامة الفطرة عند الجاهلي وسرعة حفظه له؛ هذا ما جعله يحظى بالاهتمام من قبل الجاهلي بعكس النثر «وطريقة الشاعر الجاهلي القديم قد كانت كلها منصبة على أنه يريد أن يقول ما يقوله غيره بلغة جيدة»(1)، فالشاعر كان يمثل لسان القبيلة يمدح فرسانها وحكامها ويهجو أعداءها.

كما كان يمثل دور الخطيب وغيرها من المهام الملقاة على عانقه، وكانت القبائل تقدّر الشاعر وتمجّده وقد «كانت القبائل الأخرى الشاعر وتمجّده وقد «كانت القبائل الأخرى فهنأتها، وصنعت الأطعمة واجتمعت النساء يلعبن بالمزاهر، كما يصنعون في الأعراس...». (2)

بالرغم من وجود سمات جيدة في هذا العصر، إلا أن هناك صفات وعادات وتقاليد تتاقض تلك الصفات الجيدة، مثل فخرهم واعتزازهم وإحساسهم بذواتهم وشرب الخمر والميسر والزنا، القتل بدون سبب، والعصبية القبلية التي نَشأت عنها حروب كثيرة خلفت خسائر مادية وبشرية جسيمة، «فأفراد القبيلة متضامنون ينصرون أخاهم ظالما أو مظلوما». (3)

إضافة إلى مظاهر أخرى لا تقل عنفا كوأد البنات، فالنساء عندهم، إماء وحرائر، فالجواري يخدمن الشريفات، وقد يرعين الإبل وكن ذوات منزلة ذانية وكان العرب إذا استولدوهن لم ينسبوا أولادهم لهم، إلا إذا أظهروا بطولتهم – مثلما هو معروف مع عنترة بن شداد –، أما الحرّات فكن يطهين الطعام وينسجن الثياب، وإذا كانت من الشريفات فيقمن لها بهذا بعض الجواري. (4)

<sup>(1)</sup> عبد الله بن الطيب: الحماسة الصغرى، دط، الدار السودانية، دت، ص 15.

<sup>(2)</sup> ابن رشيق القيرواني: في محاسن الشعر وآدابه، ونقده، تح: محمد محي الدين عبد الحميد، ط5، دار الجيل، لبنان 1981، ص65.

<sup>(3)</sup> حنّا الفاخوري، الجامع في الأدب الأدب القديم-، ص 78.

<sup>(4)</sup> ينظر: شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي، العصر الجاهلي، ج $_1$ ، ص 72.

وظاهرة وأد البنات متفشية في هذا العصر، خشية الفقر أو العار بعضهم يكره أن تلد امرأته بنتًا، (1) في حين كان هناك من يبيع أولاده بأبخس الأثمان كما جاء على لسان "صعصعة بن ناجية" الذي كان يشتري الموءُودات من آبائهن. (2)

وكانت تشيع أباطيل منكرة في وسط هذا المجتمع منها «الكهانة التي يدّعي مدّعوها معرفة الغيب، والزجر، والطرق بالحصى، فحواها تنفير الطائر بحصاة يرميها الأعرابي، إذا اتجه الطائر إلى اليمين تفاءل الرامي وإذا اتجه إلى اليسار تشاءم».(3)

كل هذه العادات والتقاليد التي اتبعها الجاهلي من سنن آبائه وأجداده ، جعلت من هذا المجتمع ضعيف البنية، ليس هناك شيء يربط أفراده، سوى هذه العصبية القبلية التي لا تستطيع إلمام شمل أفراد القبيلة، لأنهم ما يلبثوا إلى أن يملوا من حروبها بعد أن تتعبهم ويخسروا أرواح أبنائهم و أهاليهم.

وكان لعامل الطبقية أثر كبير في تركيبة المجتمع الجاهلي المقسم إلى عدة طبقات، والطبقة كل جماعة تشترك في سمة واحدة على الأقل الغنى والفقر، وما غير ذلك من آثار الجتماعية وثقافية وفكرية لكل واحدة.

وقد كانت القبيلة في العصر الجاهلي تتألف من ثلاث طبقات: طبقة الأحرار التي تتكون من السادة والأشراف وعملهم حماية الحمى، أما العبيد فيجمع بينهم الأسر، والاسترقاق بالشراء والاختطاف، وعملهم الرعي والسقي والاحتلاب والاحتطاب وخدمة الأحرار، وطبقة الموالي منزلتها بين بين، وعلى رأس هذه الطبقات الثلاثة رئيس القبيلة أو (شيخها) ويشترط أن يكون شجاعا وكريما وفصيحا كذلك. (4)

<sup>(1)</sup> عبد المنعم خفاجي: الحياة الأدبية في العصر الجاهلي، ص 39.

<sup>(2)</sup> ينظر: المبرد: الكامل في اللغة والأدب تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دط، دار النهضة للطباعة والنشر، القاهرة، دت، ج2، ص 67.

<sup>(3)</sup> غازي ظليمات وعرفان الأشقر: الأدب الجاهلي (قضاياه أغراضه أعلامه فنونه)،  $d_1$ ، دار الإرشاد، 1992،  $d_1$ 

<sup>(4)</sup> ينظر:المرجع نفسه ،ص 32،31.

وعامل الطبقية هذا نبذ الفقير وهمشه، وأعلى من منزلة أبناء الأغنياء الذين يتمتعون بأموال كثيرة تكفي لعيش مجموعة من الفقراء وتسد حاجياتهم وجوعهم، لكن للأسف هذا المجتمع فيه ظلم و طغيان، جعل الغني يزداد غنى والفقير فقرًا فحياة هذا الفقير حينها صعبة للغاية لأن الجوع يهدده.

ومن أمثلة ذلك عن متعة ولهو أبناء الأغنياء "امرؤ القيس" كونه ابن الملك "حجر الكندي" ففي وصفه لمتعته: (1)

وكذلك من مظاهر طغيان طبقة السادة الذين يسعون إلى تحقيق مصالحهم الذاتية التي توقعهم في بعض من الأنانية، وأحسن مثال على ذلك ظاهرة "الحمى" أي حماية مكان يمتاز بكثرة أمطاره أو عيونه وآباره، أو مراعيه وجعله مُلكًا خاصا لهم، بالإضافة إلى استحواذهم على الغنائم المتأتية من عمليات الغزو والغارات التي يقوم بها أهل القبيلة. (2)

هناك مظاهر كثيرة للتمييز العنصري داخل المجتمع الجاهلي البسيط منها احتقار السود والفقراء وغيرها، هذا ما جعل الفرد الفقير يشعر بالاغتراب عنه ومحاولة الخلاص من قواعده وضوابطه وتقاليده، لأن القبيلة كانت لا تسمح بتجاوز نظمها «عرفت القبيلة هذا الإيمان بالوحدة أمرًا مقدسًا ترتب عليه طائفة من التقاليد الاجتماعية والثقافية بمثابة دستور ينظم سياسيا ويحدد على أفرادها واجبات وما لهم من حقوق». (3)

بسبب هذه التقاليد الاجتماعية والثقافية وهذا التمييز الطبقي ازداد قلق الجاهلي، وصار عبدا عند أسياده، كل هذا لأنه فقير أو ابن أمّة، أو أمه من قبيلة وضيعة الشأن...إضافة

<sup>(1)</sup> امرئ القيس: الديوان، تح: عبد الرحمان المصطاوي، ط5، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، لبنان، 2012، ص 138.

<sup>(2)</sup> ينظر: هاني نعمة حمزة: شعر المهمشين في عصر ما قبل الإسلام- دراسة وفق الأنساق الثقافية-،  $_1$ ، دار الفكر العراق، 2013، ص 91.

<sup>(3)</sup> يوسف خليف: شعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، طو، دار المعارف، مصر، دت، ص 91.

إلى ذلك ضجره من الحروب وكثرة خسائرها، وكذلك العادات الداخلة على المجتمع التي توحي لسفهه وطيشه من وأد للبنات وقطع للأرحام، دفعت هذا الإنسان إلى البحث عن البديل الذي يحقق له قدرا من حرية العيش دون ضوابط وروابط قبلية تكاد تخنق أنفاسه.

والبديل الذي تبنت طائفة المنبوذين؛ في العصر الجاهلي من الفقراء وأبناء الإماء الذين لم يتحملوا العيش في هذا المجتمع الظالم، هو التمرد على قبائلهم وخروجهم للعيش في الجبال بحثا عن الثراء والحرية وهم طائفة الصعاليك.

وكلمة صعلوك في معناها اللغوي الفقير ومنها استمد المعنى الاصطلاحي لأن الفقر هو الرابط الوحيد بين فقراء العرب وصعاليكها والمتمردين على القبائل « فلفظة صعلكة من الكلمات التي نقلت من الأصل اللغوي إلى مدلول عرفي أو اصطلاحي أو غلبة الاستعمال» (1)

وقد دل هذا المصطلح على ظاهرة التمرد فقيل إن امرأ القيس غزا ثائرا لأبيه «وقد جمع جموعا من حمير وغيرهم من ذُوْبان العرب وصعاليكها». (2)

ومن الواضح أن من جمعهم امرئ القيس ليسوا فقراء العرب وإنما هم الذين تحولت حياتهم في الجبال شأنهم شأن الذئاب.

تمثل هذه الظاهرة تمرّدا على النظام القبلي لأن مشكلة الصعاليك لم تكن مشكلة قبائلهم وإنما مشكلة النظام نفسه، وهذا ما أوجد بينهم شيئا مشتركا ومتضامنا، وشعورهم أنهم مجتمع مصغر يخلو من العصبية القبلية ومتخلص من العبودية، إلا أن هذا الفضاء المكاني خيّب لهم آمالهم من ناحية، وظل الجوع يرافقهم في حين حقق لهم قدرا من الحرية، وظل الصعلوك يعيش الفاقة والجوع.(3)

<sup>(1)</sup> عبد الحليم الحفني: شعر الصعاليك منهجه وخصائصه، دط، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر. 1987، ص 29.

<sup>(2)</sup> يوسف خليف: شعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ص 25.

<sup>(3)</sup> ينظر: ضياء غني لفتة: البنية السردية في شعر الصعاليك،  $d_1$ ، دار حامد للنشر والتوزيع، الأردن، 2009،  $d_1$ .

نخلص إلى أن ظاهرة الصعلكة هذه ظهرت نتيجة لإحساس الفرد الجاهلي بالنقص والحرمان، بالرغم من أنه يعيش في مجتمع متكاملا إلا أنه يعيش الاحتياج والفقر، يعيش الظلم والنبذ لهذا حاول أن يبني مجتمعا خاصا متطهرا من هذه المفاسد والمظالم التي سيطرت عليه.

وجاءت القصيدة الجاهلية تعبر عن الحياة العربية بما فيها، وتصور الواقع الجاهلي بحذافيره، حيث عمل الشاعر على ربطها بمظاهر الحياة، فهو عادة ما يستهلها بالبكاء على الطلل والمحبوبة ووصف ظعن، إذ «فرضت البداوة على الشاعر التنقل من بقعة إلى بقعة مع قومه باحثين عن الماء والعشب، فإذا القصيدة رحلة فكرية ذات مراحل، يتنقل فيها الشاعر بين آفاق الأفكار».(1)

هنا نمجد المقولة المشهورة عند رواد المنهج الاجتماعي "الأديب ابن بيئته"، لأنه بدرجة أولى يجسد واقعه المعاش في نتاجه الأدبي، لأننا عند تدقيق النظر في الأدب الجاهلي وبالأحرى الشعر الجاهلي، نجد الشاعر وصف فيه البيئة الصحراوية، ومجد عصبيته القبلية ووصف الديار وبكى المحبوبة الظاعنة، وهذا كله تجسيد لمجتمعه في قصيدة فنية.

كما أن الصعلوك صور حياته ومجتمعه أيضا في عمله، لأنه كان يصف غاراته على القبائل وعلى القوافل رفقة أصحابه، ووصف ضجره من القبيلة وخروجه عنها، كما وصف أيامه ولياليه في الخلاء، وذكر جوعه واحتياجه.

هذه صورة موجزة عن حياة العرب في شبه الجزيرة العربية الجغرافية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية، وصعوبة العيش فيها، من المخاطر التي تحيط بالجاهلي من جميع النواحي، هذه القسوة التي علمته أشياء كثيرة يعتز بها من صفات العزة والكرامة، وكذلك

<sup>(1)</sup> غازي ظليمات وعرفان الأشقر: الأدب الجاهلي (قضاياه أغراضه أعلامه فنونه)، ص 77.

إحساسه بصعوبة العيش في القبلية التي همّشت الكثير من الأفراد لسبب ما ، يكون ليس بيد المرء أن يغيره، فهو قضاءه وقدره، لأن الجاهلي الفقير المنبوذ قلق دائما من المجتمع الذي هدر له حقوقه واجترها في ظل قواعد طغيان منطق القوة ، والغلبة للأقوى التي مارستها طبقة السادة على حساب طبقة العبيد.

# الفصل الأول الأنا المفهوم والأبعاد

أوّلا - مفهوم الأنا.

ثانيا - حضور الأنا في الخطاب الشعري.

ثالثًا - تجليات الأنا في الخطاب الشعري القديم.

للأنا حضور بارز في الشعر العربي، ليس حديثه ومعاصره فقط، وإنما منذ العصر الجاهلي، أين كان الشعراء يجسدون هذه الأنا في خطاباتهم الشعرية، والمتأمل لشعرهم يجدهم قد اهتموا بأحوال مجتمعاتهم وقبائلهم، فكان هم الشاعر الوحيد إعلاء شأن قبيلته مدح سادتها وحكامها، لغرض الحماسة وتسعير نار الحروب.

و الجميع يعلم أن الفوز في الحرب أكثر ما افتخر به الشاعر الجاهلي، هذا لا يعني أنه أهمل ذاته، لكن أشبعها بمعادلات شعرية كالمقدمات الطللية و الغزل وغيرها. والحديث عن هذه الأنا في الشعر الجاهلي يستلزم تعريف الأنا وتعريف الخطاب الشعري، ومن ثمّ الحديث عن الأنا عند الشعراء الجاهليين الظاهرة أو المخفية المقنعة.

# أولا- مفهوم الأنا:

منذ أن وجد الإنسان وشعوره بذاته لا يفارقه ولا ينفك عنه، فالأمر فطرة فُطر عليها فبمجرد أن يكبر الإنسان يصبح له شعور خاص، وهو التفكير في ذاته بصفة دائمة، لأنه بالضرورة يسعى ليحقق مصالحه وأهدافه، وهذا يعني أنه يفكر في نفسه لا في الآخرين، إذ لا ننسى أنه جزء من الجماعة وهذه الذات قادرة على إثبات ذاتها بذاتها و إدرك ما يخصها من الأمور.

#### 1- لغـة:

جاء في المعاجم العربية مفهوم الأنا هو الضمير الخاص بالمتكلم، وبه يستطيع -هذا الأخير - التعبير عن نفسه.

وفي لسان العرب يقول "ابن منظور" أنه ضمير مفرد لا تثنية ولا جمع له، إلا بضمائر مختلفة تعبر عن الجماعة والاثنان: «لا تثنية له إلا بنحن، ويصلح نحن في التثنية والجمع... وقال الجوهري أما قولهم أنا فهو اسم مكني، وهو المتكلم وحده و إنما يبنى على الفتح فرقا بينه وبين أن، التي هي حرف ناصب للفعل والألف الأخيرة وإنما هي لبيان حركة الوقف» (1)

ولهذا المصطلح عدة مصطلحات توافقه وتشابهه في التعبير عن الحال منها: الذات، النفس، الشخص، فكل من هذه المصطلحات تعبر عن الفرد نفسه.

وفي لسان العرب الذات بمعنى بيان حال صاحبها، ومعناها صاحب... «يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأَنْفَالِ قُلِ الأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُوا الله وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُوا الله وَرَسُولَهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ» أي حقيقة وصلكم، أو ذات البين: الحال التي يجمع به المسلمون. (2)

<sup>(1)</sup> ابن منظور: لسان العرب، تح: خالد رشسد قاضي، ط $_1$ ، دار صبح وإديوسوفت، لبنان، دت،  $_1$ ، مادة أنن، ص $_2$ 48.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، +5، مادة ذوات، -91. سورة الأنفال، الآية 1.

وجاءت في المعجم الوسيط «الذات: النفس والشخص ويقال في الأدب نقذ ذاتي: يرجع إلى آراء الشخص وانفعالاته». (1)

النفس والجمع نفوس وأنفس: وفي المعتقد الديني مبدأ والوجود والفكر والحياة وذات و «الاعتماد على النفس» ذات الشيء عينه، ومحبة النفس أنانية و «كبير النفس» أبي وصغيرها منحط التفكير وحقير.(2)

وعن النفس قال ابن قيم الجوزية: النفس في القرآن تطلق على الذات بجملتها واستشهد بجملة من شواهد منها قوله تعالى: «يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تُجَادِلُ عَنْ نَفْسِهَا» فالنفس ترتبط بالذات وتعبر عنها بصفة عامة. (3)

ومصطلح الشخص جاء في المعاجم «(الشخص) سواء الإنسان أو غيره تراه من بعد والجمع أشخص وشخوص وأشخاص». (4)

الشخص هو كل جسم له ارتفاع وظهور، وغلب في الإنسان... والشخصي أمر يخص الإنسان والشخصية صفات مميزة، وإرادة وكيان مستقل. (5)

نخلص إلى أن هذه المعاني كلها تتفق على معنى واحد وهو حال الإنسان و الفرد ذاته، ومصطلح الأنا هو ضمير المتكلم "أنا" الذي يعبر به الشخص عن ذاته ونفسه.

<sup>(1)</sup> إبراهيم مصطفى وآخرون، المعجم الوسيط، دط، دار الدعوة، تركية، دت، ج١، ص 307.

<sup>(2)</sup> المنجد الوسيط في اللغة العربية المعاصرة، تح: صبحي حمودي،  $d_1$ ، دار المشرق، بيروت، 2003، ص 1038.

<sup>(3)</sup> ينظر: حسني عبد الجليل يوسف، النفس في الشعر الجاهلي،  $d_1$ ، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، 2009، ص 11.

<sup>(4)</sup> مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز أبادي الشيرازي: القاموس المحيط، ط3، المطبعة الأميرية، 1301هـ، ج2، ص

<sup>(5)</sup> إبراهيم مصطفى وآخرون، المعجم الوسيط، ج $_1$ ، ص 485.

#### 2- اصطلاحا:

مفهوم الأنا اللغوي يعطي صورة جلية عن معناه الاصطلاحي، ففي الاستعمال الاصطلاحي الفلسفي والنفسي يعني حال الشخص وذاته، وشعوره بنفسه وبعلاقته مع الآخر والمجتمع.

فهو عند الفلاسفة المسلمين يرمز إلى النفس المدركة إذ قال "ابن سينا" المراد بالنفس هو كل ما يشير إليه كل أحد بقوله أنا، و قال "الرازي" أن النفس لا مشار لها إلا الذي يشار إليه بالقول "أنا" (1) وهي ما يهتم به الفرد من أفعال نحو تعبيره عن نفسه ووصفه لقيامه بعمل ما مثل قوله: (أنا فعلت)، فالتعبير عن الحال يكون بهذا الضمير.

بالمقابل عند علماء النفس، يرتبط بالشخصية الإنسانية وأفعالها المتعلقة بالشعور وللاشعور، وقد قسم "سيغموند فرويد" الشخصية نفسيا إلى ثلاثة أقسام: الهو، الأنا، الأنا الأعلى.حسب فرويد «ينمو الأنا ويتطور انطلاقا من فهمه للغريزة وانتهاء بالسيطرة عليها إلا أنه يستطيع الوصول إلى هذه السيطرة، ما لم يقم بدمج محرك الغريزة في نطاق أكبر وأعم، وإذا أردنا استعمال عبارات اللغة العادية قلنا: إن الأنا يتمثل في الحياة النفسية العقل والذكاء، بينما يمثل الهو الرغبات الخارجة عن الرقابة (...)». (2)

• الأنا: ويتمثل في الجانب الواعي من الشخصية الإنسانية الذي يتمثل في العقل والذكاء، وهو ما يربط الفرد بالعالم الخارجي. « يشرف الأنا على الحركة الإرادية، ويقوم بمهمة حفظ الذات، فهو يقبض على زمام الرغبات الغريزية التي تتبعث عن الهو، فيسمح بإشباع ما يشاء منها ويكبت ما يرى ضرورة كبته مراعيا في ذلك

<sup>(1)</sup> ينظر: جميل صليبا: المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والفرنسية والانجليزية واللاتينية، دط، دار الكتاب اللبناني، لبنان، 1978، ج<sub>1</sub>، ص 193/ 140.

<sup>(2)</sup> محمد بهاوي: في فلسفة الشخص نصوص فلسفية مترجمــة ومختارة، دط، إفريقيا الشرق، المغرب، 2012، ج5، ص

«مبدأ الواقع» reality principle، ويمثل الأنا الحكمة وسلامة العقل على خلاف الهو الذي يحوي الانفعالات». (1)

• الهوّ: ويتمثل في الرغبات الخارجة عن الرقابة، وهو الجانب اللاشعوري للشخصية الذي يتكون من مجموعة من الميولات والرغبات. فهو يمثل «الجانب اللاشعوري في الشخصية وهو كتلة من الميول والرغبات والدوافع التي تولد مع الإنسان، وهي دوافع غير منضبطة وتوصف بالبدائية والحيوانية حسب فرويد وشخصية الطفل الصغير تتكون من هذه القوى» (2). هنا تكون عملية إشباع الغريزة بطرق ووسائل شتى إن لم تتحقق تم إشباعها في الخيال والحلم، ونحن نعلم أن علماء النفس يفسرون الحلم على أنه طموحات يعيشها الشخص في واقعه لم تتحقق، يتم تحقيقها وإشباعها في الخيال.

"سيغموند فرويد" يشبه علاقة "الأنا" "بالهو" إلى حدّ ما بعلاقة الفارس بجواده، فالفارس لا يطلق العنان له كما يريد في الاتجاه والقصد، وإنما يوجهه للهدف الذي يراد الوصول إليه، ومن الطبيعي أن يسير حسب مقاصد الهو، وأحيانا كثيرة ينعكس الأمر ويصبح منسقا وراء رغبات (الهو). (3)

• الأتا الأعلى: يحاول أن يرصد ويرقب تحركات الهو، ملزما أياه باحترام مجموعة من الضوابط، والانصياع لأوامره دون أن يضطر بتكليف الأتا بذلك، ويسميه أيضا "الأتا المثالي" (4) ويعتبر "فرويد" أن الأتا الأعلى هو الرواسب والأثار التي تبقى في النفس من أيام الطفولة والخضوع للأبوين: «يقوم الأتا الأعلى بتقمص شخصية الوالدين ومن يشبههما من المدرسين والمربيين، بذلك تتحول سلطة هؤلاء

<sup>(1)</sup> سيجمند فرويد: الأنا والهو، تر: محمد عثمان نجاتي، طه، دار الشروق، لبنان، 1981م، ص 16/ 17.

<sup>(2)</sup> سعد سامي محمد: الأنا والآخر في المعلقات العشر، رسالة الماجستير، جامعة البصرة، نوقشت: 2001م، ص 3.

<sup>(3)</sup> محمد بهاوي: في فلسفة الشخص ، ج5، ص 71.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 72.

الأشخاص الخارجية إلى سلطة نفسية ذاتية في نفس الطفل تأخذ تراقبه وتنقده وتهدده بالعقاب». (1) . وهو يعرف عادة بالضمير، فعندما يرفض الأنا الاستجابة له لن يتردد في معاقبته بالشعور بالذنب والدونية، ويواجه الأنا بتأثير من الهو تحت سلطة وقمع الأنا الأعلى المتمثل في الواقع. (2)

هذه الأقسام الرئيسية التي تتحكم في الشخصية الإنسانية حسب نظرية "فرويد" النفسية الأنا يكون مخير بين الرغبات والمكبوتات الموجودة في الهو، يحميه ويسيطر عليه الأنا الأعلى بمثابة الضمير، ويحميه من الانصياع وراء رغبات الهو.

يقوم الأنا بعمل مضني وشاق فهو مجبر على الاستجابة لثلاثة سادة أقوياء: العالم الخارجي، الأنا، الهو والموازنة بينهم صعبة للغاية، والتي لا شك أنها تدعوه أحيانا إلى ترك كل واحد في حاله، كما أنه يجد نفسه في العديد من المرات ملزما بالتستر على أوامر لا شعورية نابعة من "الهو" ويمنحها تأويلات لا شعورية والتحايل بالرغم مما يبذله الهو من إصرار وإلحاح. (3)

أما الشخصية الإنسانية التي تتمثل في "أنا الشخص" بمقابل الآخر والمجتمع، فهي تعبر عن الإنسان حين يحتاج إلى التعبير عن ذاته بصفة مباشرة باستعمال هذا الضمير.

«تتكون الشخصية الإنسانية من: أنا الذات، فالنفس البشرية هي "الأنا" والأنا هي الذات (subject): وما تحمله من مظاهر وخصائص ثقافية أو نفسية إيديولوجية، وما تشمل عليه من أفكار وآمال، وطموحات، وصراعات، وتوترات، وبالتالي الذات تمثل مركز

<sup>(1)</sup> سيغموند فرويد: الأنا والهو، ص 17.

<sup>(2)</sup> ينظر: محمد بهاوي: في فلسفة الشخص ، ج5، ص 71.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 71.

الإنسان»<sup>(1)</sup>. فالشخصية تتمثل في ذات الإنسان المركز لإحساسه بنفسه، كإنسان أو كفرد في الواقع، أي كينونته ووجوده في العالم.

إلا أن هناك فرقا بين الأنا والذات فمعرفة النفس تعني اكتشاف "الذات" وليس "الأنا"، إذ أن الذات تشمل كل شيء وهي التي تحول الأنا إلى ذات كلية من جراء وضعها للحدود دون التعرف على الكل.

أما النفس فيرى الفلاسفة أنها منفصلة عن البدن ومختلفة عنه، وهي خالدة لها وجود سابق أو محبس أرضي، وما الموت إلا انفصال لها عن البدن وهو تحقيق لاستقلالها، ويرى "فيثاغورت" أن "التطهير" katharsis أو التصفية هو خلاص النفس الوحيد بعد الموت وارتقائها إلى عالم أعلى. (2)

فالاحساس بهذه الذات أو النفس ملازم للإنسان في شتى المواقف بشكل دائم، يقول "ابن سينا": « والسكران في سكره لا تغرب ذاته عن ذاته...»<sup>(3)</sup>. فالذات هي التي تمثل الفرد، وتحسسه بوجوده « فهي لب شخصية الإنسان وجوهرها، وهي النواة التي تقوم عليها الشخصية بوصفها وحدة دينامية وظيفية مركبة». (4)

<sup>(1)</sup> سعد فهد الدويخ: صورة الآخر في الشعر العربي القديم -من العصر الأموي حتى العصر العباسي-، ط1، عالم الكتاب الحديث، الأردن، 2009، ص 7.

<sup>(2)</sup> ينظر: حربي عباس عطيتو محمود: الفلسفة القديمة من الفكر الشرقي إلى الفلسفة اليونانية، طد، دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية، 1999، ص 102، 103.

<sup>(3)</sup> محمد بهاوي: في فلسفة الغير نصوص فلسفية مترجمة ومختارة، دط، إفريقيا الشرق، المغرب، 2012، ج6، ص 61.

<sup>(4)</sup> رائد حميد مجيد البطاط: جدلية الذات والاخر في شعر السجون العصرين الأموي والعباسي (دراسة نفسية)، أطروحة دكتوراه، جامعة البصرة، نوقشت: 2011، ص 4.

وهي كينونة داخلية فيها الكثير من التعقيد لأنها تحدد مسار الإنسان، التي تتطلب منه أن يوقظ نفسه بمعنى أن يقف لفترة طويلة أو قصيرة عن مجاراة العالم المضطرب. (1)

بالرغم من الفروق الموجودة بين كل هذه المصطلحات: الأنا، الذات، النفس، الشخص إلا أنها كلها تختص في التعبير عن الفرد وما يخصه، يبقى الفرق بين الأنا و الذات كما يقال في لسان العرب يطلق النفس ويراد به الذات فيقال سقط الجدار نفسه والمقصود الجدار ذاته لأنه ليس لديه نفس، هذا فيما يخص القول الأول، أما القول الثاني فأصحابه يقولون أن النفس صفة للذات كالسمع والبصر وغيرها من الصفات هذا القول أشاد به أهل السنة.

وجود (أنا) يقتضي بالضرورة وجود آخر (\*) فالإحساس بالذات يسعى دائما لوجود آخر يختلف عنها وتتميز أمامه، فلا وجود لذات دون آخر والعكس صحيح، لأن الكون قائم على ثنائيات.

«وعلاقة الذات أو (الأنا) بالآخر هي علاقة وجود... فالذات حتى في فُرادتها ليست معزولة عن الآخر، وجود أحدهما يقتضي وجود الثاني». (2) فالعلاقة هنا علاقة ضرورة وملازمة، فوجود ذات أو أنا توحي بالضرورة إلى وجود آخر.

الذات والآخر مرتبطان ببعضهما إذ لا وجود لأحدهما دون الآخر المختلف عنه، هذا الأخير يؤثر في الذات إذ أنها تعمل على الحفاظ على هويتها «فالمرء لا يدرك أهمية هويته

<sup>(1)</sup> نوال براك التمثالي، الذات والآخر في روميات أبي فراس الحمداني، مذكرة ماجستير، جامعة أم القرى، نوقشت: 1432هـ، ص 5.

<sup>(\*)</sup> الآخر: هو المختلف في الجنس والانتماء الفكري أو الديني أو العرفي، هذا عند الفلاسفة، أما عند علماء النفس هو السمات و السلوكات الاجتماعية والنفسية لذات أو لجماعة عند الآخرين.

<sup>(2)</sup> منتصر عبد القادر العضفري: تعدد الرؤى نظرات في النص العربي القديم،  $d_1$ ، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، الأردن -2010 - 2010 منتصر عبد القادر العضفري: تعدد الرؤى نظرات في النص العربي القديم،  $d_1$ 

إلا في لحظة مأزومة، يواجه فيها المختلف عندئذ ترتد مكوناته الأصلية، فيحس بضرورة الإحتفاظ على هذه المكونات». (1)

الذات هي مركز الشخصية الإنسانية، فهي تفصح عن قدراتها وتتطور من خلال البيئة المحيطة والوسط الاجتماعي، ويبرز الشعور بالأنا بالتلازم مع الآخر، بمقابل أن الذات الجماعية (النحن) تتحقق عن طريق القبيلة أو المجتمع أو الأمة، فتتتحى الذات من إطارها الفردي في إطارها الجمعي، في حين أن هذه النحن القبيلة ما هي إلا صورة للأنا الفردية، فهم يشعرون بالاختلاف عن الجماعات الأخرى، وذلك لاشتراكهم في هوية محددة.

والإقرار بالذات هو تأكيد لوجود الآخرين، والأنا هنا تحول إلى استقلالية نفسية في هذا الترابط الجمعي أو القبلي الذي يمثله (النحن). (2)

وإبراز المجتمع يعني إبراز الذات والآخر بالنسبة للفرد ذات، والآخر بالنسبة لجماعة جماعة أخرى تخالفها في الهوية، وكذا العادات والمبادئ. وهنا نجد أن الأتا تقوي وجودها بهذه الجماعة لتقوي نفسها وتتقد حالها من الضياع. فهذه الأنا حين تحس بظلم الآخر وهيمنته تشرع في الدفاع عن نفسها خشية الذوبان، فتقوي موقفها بالانتماء إلى جماعة لأجل الحصول على الاعتراف، لذلك تبحث عن الهوية التي تميزها عن الآخر، ويأتلف معها كي يزداد إحساسها بكينونتها.

<sup>(1)</sup> ماجدة حمود: إشكالية الأنا والآخر (نماذج روائية عربية)، طد، المجلس الوطني للثقافة والفنون، الكويت، مارس 2013، ص 13.

<sup>(2)</sup> ينظر: سعد فهد الدويخ: صورة الآخر في الشعر العربي القديم، ص 8، 9.

<sup>(3)</sup> ينظر: ماجدة حمود: إشكالية الأنا والآخر، ص 21.

الأنا سواء في العرف النفسي أو الفلسفي هي ما يرتبط بالإنسان أو الفرد، وقد تعددت المصطلحات باختلافها، والمشترك هنا هو أنها تعبر عن ذات الشخص بالرغم من الاختلاف فيما بينها فهي تعبر عن وعي الفرد بذاته وكيانه ووجوده، و تتحدد مع الجماعة وتصبح "النحن" القبيلة، فهي في الحقيقية تعبير عن الذات الفردية.

# ثانيا: حضور الأنا في الخطاب الشعرى:

### 1- مفهوم الخطاب:

إن القراءة تجعل القارئ يُعجب بنصوص معينة في دقة أسلوبها المميز الذي يجعل القلوب تميل إليه والشيء الذي وراء هذا التميز هو "الأدبية" التي تجعل اللغة في أعلى مراتبها. والحديث عن الأدبية يقتضي الحديث عن الخطاب الأدبي، فهو الذي يخلق هذه اللغة الجديدة غير المألوفة المنزاحة عن اللغة العادية، «فالخطاب الأدبي يتطلع دوما لأن يجعل اللغة تتنقل في انزياحها (ecarts) وتحولاتها الجديدة إلى مستوى ارفع مما كانت عليه من قبل، إنه يهدم العادة لكن حقيقة هدمه بناء». (1)

والحديث عن الخطاب الأدبي يقودنا إلى الوقوف عند مفهوم الخطاب لغة واصطلاحا.

#### 1-1- لغة:

جاء هذا المصطلح في المعاجم العربية دالا على الأمر الذي تقع فيه المخاطبة المرتبط بالعملية التواصلية (متكلم ومستمع).

وجاء في لسان العرب «الخطب: الشأن أو الأمر، صغر أو عظم وقيل هو سبب الأمر، يقال ما خَطبك؟ أي ما أمرك؟ وتقول: هذا خطب جليل، وخطب يسير. والخطب الأمر الذي تقع فيه المخاطبة، والشأن والحال». (2)

والخطاب هو "المواجهة بالكلام"، واختطب القوم فلانا اتجهوا إليه، وقد ورد في القرآن الكريم بمعنى الفصل بين الحق والباطل.<sup>(3)</sup>

<sup>(1)</sup> جوليا كريستفا: علم النص، تر: فريد الزاهي، ط $_1$ ، دار توبقال للنشر والتوزيع، المغرب، 1991، ص 61.

<sup>(2)</sup> ابن منظور: لسان العرب، ج4، مادة خطب، ص 129.

<sup>(3)</sup> ينظر: جابر الله أبى القاسم الزمخشري: أساس البلاغة، ط $_1$ ، دار صادر، بيروت، 1992، ص 168–1976.

وجاء أيضا الخطاب يعني الرسالة، وفصل الخطاب أيضا: والحكم والبينة، أو اليمين والخطاب لا يكون فيه اختصار مخل، ولا إسهاب مُمل. (1)

#### 1-2- اصطلاحا:

يشكل الخطاب مقولة من مقولات الحداثة، إذ اهتم له جملة من النقاد، محاولين علمنة الخطاب الأدبي ليتطور البحث العلمي في هذا المجال في العقود الأخيرة، في ميدان المناهج النقدية الحديثة التي تبرز جمالية النصوص الأدبية.

هو كلام تجاوز جملة واحدة سواء كان ملفوظا أو مكتوبا، (2) ويتبين هنا أن الكلام الموجه كان طويلا أم قصيرا، أي التركيز على الجانب الكمي للخطاب، وهو خطاب ما دام تكلم به شخص وسمعه آخر.

عندما نقول خطاب أدبي نعني نص أدبي كان شعرا أو نثرا، هنا نجده يتقاطع مع المفهوم اللغوي إذ أنه يوجد بين طرفي المخاطبة (مخاطب ومستمع)، في حين أن النص الأدبي يحتوي على مخاطب أي (الكاتب)، وطرف الخطاب الآخر هو القارئ، وهنا لابد من الإشارة إلى الفرق بين الخطاب والنص ويكمن في أن "النص الأدبي" قبل أن يوجه إلى القراء، أما بعد ما يُخرج هذا النص ويقرأه الناس يصبح "خطابا".

أما في عرف الأسلوبية فيعرف بأنه تكوين لمعنى في سياق مجموعة أفعال تواصلية يقوم في تكوينها على مستويين: مستوى البنية السطحية ومستوى البنية العميقة. (3)

(2) ينظر: ميجان الرويلي وسعد البازعي: دليل الناقد الأدبي، طه، المركز الثقافي العربي، لبنان، 2005، ص 55.

<sup>(1)</sup> إبراهيم مصطفى وآخرون، المعجم الوسيط، ص 243.

<sup>(3)</sup> نور الدين السد: الأسلوبية وتحليل الخطاب في النقد العربي الحديث، دط، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، 1997، ج1، ص 11.

وهي تنظر إلى الخطاب الأدبي على أنه «إنجاز يقوم من خلفه نظام حضاري لأن الصلة بينهما هي الاشتراك في اللغة: فالنقد الأسلوبي ينظر إلى الخطاب الأدبي على أنه فكر يفسره فكر دون إحالة النص إلى غير ذاته لتحديد معناه». (1)

الخطاب الأدبي كفيل بأن يفهم من ذاته ، فهو غير محتاج إلى مستويات خارجية أو اجتماعية أو نفسية لتحديد معناه لأن بنيته الخاصة قادرة على فهمه وتوضيحه وفك شفراته المخفية.

"فهاريس" سعى إلى تحليل الخطاب بنفس التصورات والأدوات التي تحلل بها الجملة فكان تعريفه للخطاب: «ملفوظ طويل أو متتالية من الجمل المتعلقة يمكن من خلالها معاينة بنية سلسلة من العناصر بواسطة منهجية توزيعية وبشكل نضج في مجال لساني محض». (2)

ومن النقاد الذين اعتنوا بالخطاب "ميشال فوكو" كونه «نظام تعبير متقن ومضبوط». (3)

ويرى "تودوروف" الخطاب أنه هو «جسم له ذاته وحركته وزمنه ومختلف عن كل ما غيره، يخضع لنظام داخلي ويتحرك بحرية مستقلة». (4)

أما في الثقافة العربية فهناك كثير من الدراسات التي تتاولت الخطاب الأدبي في التنظير النقدي العربي.

<sup>(1)</sup> نور الدين السد: الأسلوبية وتحليل الخطاب في النقد العربي الحديث، ص 83.

<sup>(2)</sup> سعيد بقطين: تحليل الخطاب الروائي، ط $_1$ ، المركز الثقافي العربي، لبنان، 1997، ص 17.

<sup>(3)</sup> ميشال فوكو: حفريات المعرفة، تر: سالم يافوت، ط2، المركز الثقافي العربي، 1987، ص 34.

<sup>(4)</sup> ينظر: رابح بوحوش: الأسلوبيات وتحليل الخطاب، دط، دن، دت، ص 88، 89.

فالناقد "صلاح فضل" يرى أن «الأدب خطاب نصى كلي، وليس وحدات جزئية مشتتة كما تصوره الأقدمون فلم يستطيعوا التعرف الحيوي على خواصه الحقيقية». (1)

ويعرفه "محمد مفتاح" بأنه مدونة كلامية وحدث يتصل بمكان وزمان وتهدف إلى توصيل المعلومات والمعارف وينقل التجاوب، تفاعلي يقيم علاقات اجتماعية بين أفراد المجتمع ، له بداية ونهاية، توالدي لأنه غير منبثق من العدم وإنما هو مستمد من أحداث تاريخية ونفسانية ولغوية... فالنص عنده إذن مدونة كلامية ذات وظائف متعددة .(2)

كما يرى "عبد السلام المسدي" «مما يميز الخطاب الأدبي هو انقطاع وظيفته المرجعية لأنه لا يرجعنا إلى شيء ولا يبلغنا أمرا خارجيا». (3)

الخطاب الأدبي له قصد وغاية واختيار من مجريات تركيبية فهو يكون «بالقصد والغاية والاختيار أو "الانتقاء"...، يتميز من الخطاب الذي يؤلف الكلام اليومي منجزه وأداءه».(4)

#### 2- الخطاب الشعري:

الشعر ظاهرة لغوية أو تركيب لغوي مكون من كلمات وألفاظ تشكل معنًى كاملاً يخضع إلى نظام متعارف عليه في الموروث الثقافي العربي، وقد اعتمد النقاد النظر للخطاب الشعري على الموروث الشعري مستندين إلى التراث النحوي والبلاغي والعروضي للشعر، إذ تجمع في تكون هذا الخطاب الشعري عدّة عناصر تشكل شاعريته وتميزه عن الأجناس الأدبية الأخرى ألا وهي: اللغة، الموسيقي، الصورة.

<sup>(1)</sup> صلاح فضل: بلاغة الخطاب وعلم النص، سلسلة عالم المعرفة، ع 164، المجلس الثقافي العربي للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1990، ص 7.

<sup>(2)</sup> ينظر: محمد مفتاح: تحليل الخطاب الشعري، (استراتيجية التناص)، ط4، المركز الثقافي العربي، المغرب، 2005، ص 120.

<sup>(3)</sup> عبد السلام لمسدِّي: الأسلوبية والأسلوب، ط3، الدار العربية للكتاب، دت، ص 116.

<sup>(4)</sup> منذر العياشي: الأسلوبية وتحليل الخطاب،  $d_1$ ، مركز الانتماء الحضاري، 2002، ص 142.

فالشعر نص أو خطاب له ميزاته وصفاته الخاصة، ومن ذلك نستعرض قول الجاحظ: «المعاني مطروحة في الطريق يعرفها العربي والعجمي، والبدوي والقروي ...، فإنما الشعر صناعة، وضرب من النسيج، وجنس من التصوير ». (1)

وعلى الشاعر مراعاة مقتضى حال الخطاب، ويبتعد عن التناقض في التعبير عن التجربة، لكي يتمكن المبدع من إيصال أفكاره بطريقة متناسبة، فعليه أن يراعي انسجام الخطاب الشعري واتساقه في إبداعه، وهذا يطمح إليه المبدع والناقد والمتلقي. (2)

#### 3- الأنا في الخطاب الشعري:

القصيدة الشعرية تنهض من آفاق أفكار الشاعر نفسه، لأنه بدرجة أولى يجسد فيها أقواله هو وشعوره أيضا، فهي تعبير عن تجربته الذاتية، هذا ما يجعلها تصطبغ بصفة الذاتية أو الأنوية (الأنا)، لأن التعبير عن النفس يكون بضمير المتكلم "أنا" الذي يظهر له أفكاره ويترجم وجدانه.

فالأديب عند تصويره لأناه في العمل الأدبي يستند إلى تجارب وخبرات عاشها في المجتمع، إذ يصوره -هذا الأخير-، لأنه ابنه ومرتبط به فكريا واجتماعيا وخلقيا ونفسيا كذلك، (3) والكلام عن هذا التصوير يكون بضمير المتكلم «والكلام بضمير الأنا هو خاصية اللغة الشعرية بامتياز». (4)

<sup>(1)</sup> أبي عثمان عمر بن بحر الجاحظ: الحيوان، تح: عبد السلام محمد هارون، دط، شركة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، 1965م، ج3، ص 131.

<sup>(2)</sup> ينظر: نور الدين السد: الشعرية العربية - دراسة في لتطور الفني للقصيدة العربية حتى العصر العباسي -، دط، ديوان المطبوعات الجامعية، دت، ص 243، 244.

<sup>(3)</sup> ينظر: ماجدة حمود: صورة الآخر في التراث العربي، ط2، الدار العربية للعلوم ناشرون، منشورات الاختلاف، الجزائر 2010 ، ص 14، 15.

<sup>(4)</sup> يمنى العيد: في القول الشعري (الشعرية المرجعية الحداثة القناع)،ط1،دار الفرابي، بيروت،2008،ص25.

فالشعر محاكاة للطبيعة بكافة مظاهرها كما جاء في نظرية "أرسطو" تتمحور معظم القصائد وتتمركز حول الذات واللغة والمصير، هذا كله يأتي استجابة للظروف الإنسانية والمكانية والتاريخية منها والإبداعية أيضا التي عاشها ويعيشها الشاعر. (1)

فهذا الضمير هو الذي يفيد دائما إحساس الشخص بالشيء أو بفعل المشاهدة الشخصية، فيكون الأنسب للشاعر في تعبيره عن المواقف في الخطاب الشعري.

بهذه الصفة يخلق التعبير الشعري إيهاما بحقيقة أن الشعر كلام الذات، وهو الكلام الحقيقي الصادق كما أن استعماله يساعد على طلاقة التعبير، ويخلق لغة جديدة متمردة لها نكهتها الخاصة، وضمير المتكلم يقرب للتعبير من النطق، أي يسهل على الشاعر ترجمة مشاعره. (2)

وكما أشرنا أن الشاعر لا يجسد أفكاره من العدم وإنما يستقيها من حياته ومجتمعه، « فالعلاقة الراسخة ذات دلالة جدلية أصلية بين المكان والإنسان في تجربة القصيدة تمثل محكا استراتيجيا، أو امتحانا تعبيريا صعبا للشاعر... واكتشاف قدرته على تحقيق هذه الموازنة الجمالية والبنيوية بين حدود المكان وجوهر الإنسان». (3)

فالشاعر يحتاج إلى هذا الضمير -أنا- ليساعده على نظم قصائده التي تعبر عن ذاته بدرجة أولى، في نموذج شعري له صفة الامتيازية، قادر على جعل التعبير سهلا، وبطريقة مباشرة.

الذات «في الشعر... ذات متعالية عن الزمان، لا توجد في مكان أو عند أحد لأنها ببساطة اختصار تقاليد أدبية تمتد من العصر الجاهلي». (4)

<sup>(1)</sup> ينظر: محمد صابر عبيد وآخرون: سمياء الخطاب الشعري من التشكيل إلى التأويل، قراءات في قصائد من بلاد النرجس، ط $_1$ ، دار مجدلاوي، 2009– 2010، ص 25.

<sup>(2)</sup> ينظر: يمنى العيد: في القول الشعري (الشعرية المرجعية الحداثة القناع)، ص 26.

<sup>(3)</sup> محمد صابر عبيد وآخرون: سمياء الخطاب الشعري، ص 25.

<sup>(4)</sup> سعيد الغانمي: خزانة الحكايات، ط1، المركز الثقافي العربي، 2004، ص 18.

و الخلاصة أن تجليات الأنا في الخطاب الشعري غير محصور في الأدب الحديث أو المعاصر، أو المتأخرين من العصر القديم، وإنما امتدت جذورها من العصر الجاهلي، ونحن نعرف أن هذا العصر طغت عليه النحن القبلية، في حين اتجه بعض الشعراء إلى هذا الشكل من التعبير، أي التعبير بصفة الذاتية الفردية.

ولعل الاهتمام الجديد الذي أضيف للشاعر في قصيدته الذاتية أو الأنوية يزيد من مهام الشاعر فيجعله ينقص من اهتمامه بالصياغة، وتدني درجة العمل الإبداعية «... إثبات الذات وتأكيد الحضور، هذا ما يجعل بعض القصائد تنتصر للحال الإنسانية، على حساب الحال الإبداعية وتتشغل برد الفعل العاطفي السريع على حساب الصناعة الشعرية على عكس قصائد أخرى اجتهدت في تحقيق الموازنة المطلوبة». (1)

كان للأنا حضور بارز في الشعر العربي على مر العصور، لأن الشعر هو تعبير عن المجتمع والشاعر فرد منه، بدرجة أولى يعبر عن نفسه، بضمير المتكلم أو "بالنحن" القبلية التي هي إثبات لذاته ولمجتمعه في الوقت نفسه.

34

<sup>(1)</sup> محمد صابر عبيد وآخرون: سمياء الخطاب الشعري، ص 14.

### ثالثًا - تجليات الأنا في الخطاب الشعري القديم:

من المعروف أن الشعر الجاهلي يغلب عليه الطابع القبلي، أي اهتمام الشاعر بكل المظاهر الموجودة داخل القبيلة وتجسيدها في عمله الفني، بلغة راقية وأسلوب جيد. لكن الإنسان بفطرته يمتلك قدرًا من حب الذات، إذ تذوب في المصلحة العامة، لهذا كان أدب هذه الفترة لا يخلو من الذاتية سواءً ظاهرة أو مخفية، لأن حب الذات جبلة عند هذا الشاعر.

كانت القصائد الجاهلية لا تخلو من تجسيد الذات، لأن "أنا" الشاعر المتكلمة لا تلبث إلا أن تضفي لمستها ووجودها في هذه القصيدة «للأنا حضور بارز في الشعر العربي لا تكاد تخلو من ذكره قصيدة مهما كان الغرض الذي تطرقه». (1)

وفي التراث العربي مصطلحات تقارب هذا المصطلح، أي رؤية الذات في القصيدة، فنجد هذا يضرب بجذوره إلى ما يعرف لدى الدارسين بالمقدمات من غزل وظعن وشيب وشباب، مردودًا بعضها إلى الفخر والعتاب والاعتذار وغير ذلك من أغراض الشعر. (2)

في حين كانت القصيدة الجاهلية تعبر عن القبيلة إلا أنها لم تخلُ من الذاتية، وهذا تجلى في المقدمات الطللية التي تفصح عن ذات الشاعر من خلال تتبعه لمراحلها التي تبدأ بالبكاء على الطلل الذي يذكّر الشاعر بمكان يعني له أو يرمز لشيء ما يخصه، ووصف الرحلة التي عاشها الشاعر والمتأمل لهذه المظاهر -خطوات المقدمة- يجدها تعبيرا عن ذات الشاعر الجاهلي ومعاناته.

طرأ تحول في شعر العصر الجاهلي ؛ وأصبح الشاعر يتغنى بذاتيته في القصائد «في مرحلة ما من مراحل التحولات في العصر الجاهلي، نتج عنه أن الشعر تحول من كونه صوتا للقبيلة، وتخلى عن هذا الدور ...، حينما يتحول من متحدث باسم الجماعة إلى

<sup>(1)</sup> حسين الواد: جمالية الأنا في شعر الأعشى الكبير، ط1، المركز الثقافي العربي، المغرب، 2001، ص 47.

<sup>(2)</sup> ينظر: وهب أحمد رومية: شعرنا القديم والنقد الجديد، دط، المجلس الوطنس للثقافة والفنون والآداب، الكويت، مارس 1996، ص 179.

متحدث باسم الفرد، فإن ذلك يعني أن الخطاب الثقافي في كله صار ذاتيا وفرديا وسيعزز قيم الفردية والذاتية والمصلحة الخاصة». (1)

وكذلك مصطلح "مناسبة القصيدة" مظهر من مظاهر طغيان الذات على القصيدة، وبين المناسبة والأغراض علاقة وطيدة تتطمر في هذه "الذات" أحيانا كثيرة تحت المناسبات ولا سيما مناسبات المديح والفخر اللذين يبرزا الذات بصفة جلية، ولكن هذه الذات تكون منفعلة تلقنها مناسبة خارجية. (2)

وفي مواقف شتى يعزز الشاعر ذاته في القصيدة لأن طبع الإنسان مجبول على حب الذات فالشاعر «يفخر بنفسه ويكثر من الحديث عن إمكاناته، ويردد "أنا" آلاف المرات دون ملل، يحتاج إلى بث همه والتغني بأحزانه، بل يريد من الآخرين أن يشاركوه إعجابا بنفسه، وتمجيدا لذاته».(3)

فظاهرة استوقاف الصحب للبكاء في المقدمة الطللية ما هي إلا اعتزاز بالنفس، فظاهرة استوقاف الصحب للبكاء في المقدمة والقوم على رحيل حبيبته؟ إذا لم تكن ذاتيته هي التي تحركه.

كما أنه «قد يشبع ذاته من خلال الحكيم الناصح لقومه، صاحب الحنكة والتجربة والرأي السديد». (4) فالشاعر الجاهلي كان شعره عادة فيه حكم ومواعظ للناس، وكانت بعض القصائد تنظم في مناسبة الصلح بين شخصين أو قبيلتين.

وبهذا نلاحظ أن تيار الذاتية موازي لتيار القبلية، وأن" النحن القبلية"حين يسعى الشاعر إلى تأكيدها، فهو يسعى إلى تأكيد ذاته قبل كل شيء.

<sup>(1)</sup> عبد الله الغدامي: النقد الثقافي قراءة في الأنساق الثقافية العربية،  $d_1$ ، المركز الثقافي العربي، المغرب، 2008،  $d_1$ 

<sup>(2)</sup> وهب أحمد رومية: شعرنا القديم والنقد الجديد، ص 180.

<sup>(3)</sup> إخلاص فخري عمارة: الشعر الجاهلي بين القبيلة والذاتية، ط2، مكتبة الآداب، مصر، 2001، ص 209.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 209.

فالتشكيل الشعري يختلف باختلاف البيئات، كما أنه يختلف باختلاف الظروف لهؤلاء الشعراء، فالحياة التي يعيشها شاعر من أشراف القبيلة ليست مثل الحياة التي يعيشها الشاعر العبد فيها، لهذا تكون القصائد مختلفة ومتباينة، إلا أن كل أنواع هذه القصائد لا تخلو من الذاتية سواء كانت ظاهرة أو مقنعة.

وقد قسم الناقد " وهب أحمد رومية" الذات في القصيدة الجاهلية إلى نمطين «تناول في أوّلهما بالتحليل والتفسير نصوصا شعرية تتراءى لنا الذات فيها مقنعة تعبر عن نفسها من وراء قناع موضوعي أو معادل شعري، وتناول في ثانيها بالتحليل والتفسير نصوصا شعرية تبدو فيها الذات سافرة تبوح بأسرارها ومواجعها في تدفق عاطفي سيال تتداخل فيه حدود الزمن أو تتلاشى». (1)

الذات المقنعة ويكثر فيها وصف الإبل، فهي كانت رفيقا طيبا عند السفر، وما لا تقاس به الثروة، ومصدر للخصب والنماء، وكانوا يمضون بالهموم ويتسلون أيضا: (2)

فكيف يمضي الشاعر همومه بالناقة؟ وكيف يسليها بها، فالهموم تلفت إلى الناقة، والناقة تلفت إلى الناقة الناقة تلفت إلى الكون، والكون يلفت إلى الذات وهكذا...، وتسلية الشاعر همومه بطرق شتى أهمها اثنان: الرحلة في الصحراء، والتأمل بالكون بما يضطرب، وباتخاذه هذه الناقة

<sup>(1)</sup> وهب أحمد رومية: شعرنا القديم والنقد الجديد، ص 172.

<sup>(2)</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 183.

معادلا شعريا يلقي عليه كثيرا مما يحمل في نفسه، فيخفف عنه وطأة المشاعر الباهضة. (1)

وقوي هذا الإرهاص من خلال وصف الحيوانات الأخرى، كالجواد وحمار الوحش والبقرة الوحشية، كل هذه عند الشاعر معادلات شعرية، كذلك الشكوى من الدهر الذي ورد في الشعر بمعانٍ شتى منها: الزمان، الليالي، الصروف، الحوادث، والناقة توحي إلى فكرة "الصلابة" هذه الأخيرة يقوى بها الإنسان في مقاومة الدهر، صور هذه الناقة لأنها الرفيق الشاهد على أعباء الرحلة، وكما كان يتداول في الشعر خدش الناقة من طرف "هر" ويقصد به الزمان الذي خدش ظفره الوجود، لكن هذه الناقة أو الشاعر لا تستسلم، بل تستجمع قواها، وتتحول من جفاوة الصحراء إلى طراوة اليم، فتغدو سفينة تصارع الأمواج العاتية. (2)

فالناقة هي المرافقة للأنا في الرحلة الموصوفة، والشاهدة على المخاطر والصعوبات وهي الرفيقة التي شاركته في المعاناة، والجوع والعطش، والتعب، ومما يزيد من الافتخار بالنفس والتقدم على الأخطار والمهالك.

أما النوع الثاني الذي تحدث عنه "وهب أحمد رومية" للذات وهي "الذات السافرة"، وهي التي تتراءى في القصيدة بشكل جلي، يفتخر فيها صاحبها بنفسه، وقد تجلت في شعر بعض الجاهليين، منهم الشعراء المتيمين، ومنهم شعراء اللهو والمجون، إلا أن هذه الذات تستقل وتتضح بصورة واضحة في شعر الصعاليك، وهم غير منتمين إلى جماعة أو إلى قبيلة.

عرف هذا المجتمع بالحروب وعاش لها، فكان مفهوم القوة علاءً وسموًا أسمى من كل مفهوم آخر، والشعر هو الآخر يعبر عن روح العصر، وقد مثل هذا الشعور بالقوة شعورا بالذات سواء كانت فردية أو جماعية، والحلم بالقوة هو الذي يدفع الجاهلي إلى البحث عن

<sup>(1)</sup> وهب أحمد رومية: شعرنا القديم النقد الجديد، 183.

<sup>(2)</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 183 - 203.

الصلابة. (1) هنا يكون نموذج الذات سافرة، أي تكون فيها ذاتية الشاعر واضحة ظاهرة من خلال افتخاره بنفسه مثلا.

ويحلل هذا الناقد حالة "امرئ القيس" إذ كان يخاطب مجتمعه ويستوقفه فما الذي أبكى "امرأ القيس" وأحزنه؟ أيعقل أن امرأة تستوقف أن يبكي عليها القوم في قصيدة تحمل في نفسها وغيرها من القصائد مطاردته للكثير من النساء، هذه دعوة صريحة لذاته وللآخرين عبر عنها بصورة لا غموض فيها ولا التباس. (2)

فامرؤ القيس يبكي الدنيا لانكساره وتلاشيه برحيل محبوبته، وإخراجه لشعوره، ونار لهفته عليها تعبر بصورة واضحة عن ذاته «فالمعشوقات لدى الشاعر الواحد يتعددن إلا في بعض الحالات الاستثنائية، تختلف أسماؤهن وتتنوع المغامرات معهن، ولأنه يزعم في كل مغامرة أنه قد أحب وأسعد وتعذّب...».(3)

ومن الشعراء الذاتيين في العصر الجاهلي الشعراء المتيمين أمثال: المرقش الأكبر وأسماء، والمرقش الأصغر وفاطمة وغيرهم، ولعل أكثر خلودا في الذاكرة عنترة وعبلة، ففي هذا النموذج من الشعر أصبح الشعر الذاتي هو الأعلى، ولعل الحرمان الذي يعيشه الشاعر والأمل المُحبط يجعله يولي اهتمامه لوجدانه بعيدا عن حياة القبيلة ومشاغلها. (4)

وكما ذكرنا أن قصة عنترة وعبلة هي الأشهر بين قصص العشق في العصر الجاهلي، لأنه من منبوذي القبيلة لأنه كان أسود، وقد ورث السواد عن أمه، ولم يعترف به أبوه إلا بعد إثباته لفروسيته وشجاعته، مع أن هذه الأسباب كانت قادرة على جره إلى التمرد على القبيلة إلا أن حبه لابنة عمه عبلة شدّه إلى القبيلة (5).

<sup>(1)</sup> وهب أحمد رومية: شعرنا القديم والنقد الجديد، ص 224، 225.

<sup>(2)</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 230.

<sup>(3)</sup> حسين الواد: جمالية الأنا في شعر الأعشى الكبير، ص 65.

<sup>(4)</sup> ينظر: اخلاص فخري عمارة :الشعر الجاهلي بين القبلية و الذاتية، ص216.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص212

وتجلت الذاتية في شعر عنترة، ففي الأبيات الآتية يفتخر بنفسه وبقبيلته: (1)

أَنَا المُجَرَّبُ فِي المَوَاقِفِ كُلِّهَا مِنْ آلِ عَبِسٍ مَنْصِبِي وَفَعَالِي مِنْ آلِ عَبِسٍ مَنْصِبِي وَفَعَالِي مِنْهُمْ أَبِي شَدَّادُ أَكْرَمُ وَالدِ وَالأُمُّ مِنْ حَامِ، فَهُمْ أَخْوَالِي مِنْهُمْ أَبِي شَدَّادُ أَكْرَمُ وَالدِ وَالأُمُّ مِنْ حَامِ، فَهُمْ أَخْوَالِي مِنْ مِثْلِ قَوْمِي حِينَ تَخْتَلِفُ القَتَا وَإِذَا تَزْلَ قَوَائِمُ الأَبْطَالِ

وافتخاره بقبيلته لا يعني أنه تحول إلى شاعر قبلي، إنما هو يراوح بين هذا وذاك، لأن تجارب حياته الصعبة التي مر بها لا تؤهله إلى ذلك، ويرفع صوته الخاص مع صوت القبيلة في الوقت نفسه.

أما النموذج الثاني فهو "طرفة بن العبد" الذي عاش من حي آخر، وجاور عدة قبائل، وذاق مذلة من نوع جديد، لأن القبيلة المستجيرة لا تسوي بين المستجير وأبنائها لأنه رشحته الحياة ليكون بين المخلوعين والمطاردين، خلعته القبيلة لسوء طباعه وإغراقه في الملذّات والشرب، وكان لطرفة مع قبيلته موقف آخر غير الخلع، وهو حرم أمه أولادها الصغار من ورثة الأب الذي مات وأطفاله صغار .(2)

فكان لهذين الموقفين أثر كبير في ذاتية طرفة «تأكيدا للذات وإثباتا للوجود في وجه العدوان المزدوج من قبيلته... لم يكن مع هذه الملابسات ممكنا إلا أن يصير شاعرا ذاتيا، وأن يبرز إحساسه المتضخم بذاته، وأن يعلو صوته المتفرد في معلقته».(3)

وهذه أبيات من معلقته يفخر بنفسه: (4)

وَلَسْتُ بِحَلاَّلِ التِّلاَلِ مَخَافَةً وَلَكِنْ مَتَى يَسْتَرْفَدِ القَوْمِ أَرْفَدِ

<sup>(1)</sup> عنترة: الديوان، دط ،دار صادر ،بيروت، دت، ص191–193.

<sup>(2)</sup> ينظر: إخلاص فخري عمارة: الشعر الجاهلي بين القبلية والذاتية، ص 216،117.

<sup>(3)</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص218.

<sup>(4)</sup> طرفة بن العبد: الديوان، تح: عبد الرحمان المصطاوي، دار المعرفة، لبنان، ط1، 2003، ص 32.

وَإِنْ تَبْعِنِي فِي حَلْقَةِ القَوْمِ تَلْقَتِ تَصْطَدِ وَإِنْ تَقْتَنِصْنِي فِي الْحَوَانِيتِ تَصْطَدِ مَتَى تَأْتِنِي أَصْبَحُكَ كَأْسًا رَوِيَّةً وَإِنْ كُنْتُ عَنْهَا ذَا غِنًى فَاعْنِ وارْدَدِ مَتَى تَأْتِنِي أَصْبَحُكَ كَأْسًا رَوِيَّةً وَإِنْ كُنْتُ عَنْهَا ذَا غِنًى فَاعْنِ وارْدَدِ وَإِنْ يَلْتَقِ الْحَيُّ الْجَمِيعُ تُلاَقِتِي إِلَى ذِرْوَةِ الْبَيْتِ الرَّفِيعِ المُصْمَدِ وَإِنْ يَلْتَقِ الْحَيِّ الْجَمِيعُ تُلاَقِتِي

كان للأنا حضور بارز في الشعر الجاهلي، وقد ظهر هذا من خلال نمطين يكون في النمط الأول الأنا مخفي بمعادل شعري؛ أي الناقة التي يرمز بها الشاعر إلى ذاته من خلال مرافقتها له في رحلته الصعبة وتجربته المريرة، أما النمط الثاني فتكون فيه الذات بارزة واضحة يقصد الشاعر إظهارها.

# الفصل الثاني

الثابث والهنفير في النسق الاجنهاعي العربي

أوّلا- منحى الثبات ومقوماته ثانيا- منحى التغير ومقوماته لقد تخطى الشعر الجاهلي دروب ومسالك وعرة واستمر عبر الزمن، ومن الطبيعي أن لا يبقى على حال واحدة منذ بدايته بل يمسّه التطوّر والتغيّر، وهناك من الشعراء من كان ثابتا مقلدا لمن قبله، وهناك من غير وحاول إحداث تغيير وتجديد في بناء هذا الشعر، هذه الثنائية—أي الثبّات و التّغير – مسّت الحياة الاجتماعية فكان الفرد ملزما بتتبع عادات و أعراف المجتمع وتقاليده. هذا ما جعل بعض الأفراد يسيطر عليهم القلق و الضجر من هذا الوضع، و محاولتهم الخلاص منه، فظهرت طائفة حاولت الخلاص من هذا المجتمع وقيوده التي وقفت حجرا عثرة في طريق الجاهلي. وليس في الحياة الاجتماعية فحسب، فكان التغيّر والثبات في الفن أيضا؛ أي في الشعر فهناك من كان ثابتا مماثلا لكل مظاهر القبيلة وشؤونها.

## أولاً منحى الثبات ومقوّماته:

الثابت في اللغة من «(ثبت)، ثَبَاتًا، وثبُوتًا، واستقر، ويُقال: ثَبُت بالمكان: أقام. والأمْر صحّ وتحَقّق». (1)

والثابت مستقر لا يتغير ولا يتبدل، والجمع ثوابِت: ما لا يتغير ويتحول، ثبات متانة ورسوخ وعدم تغير .(2)

أما في الاصطلاح يعرفه "أدونيس": «بأنه الفكر الذي ينهض على النص، ويتخذ من ثباته حجة لثباته هو، فهما وتقويما، ويفرض نفسه، بوصفه المعنى الوحيد الصحيح لهذا النص، وبوصفه استنادا على ذلك سلطة معرفية». (3)

فهو يعتبر أن الإتباع هو امتداد لما سماه بالثابت، فلا حداثة في لغة حققت إبداعا كاملا لا تجاوز له، وهذا يعني جعل الماضي حاضرا باستمرار. (4)

الثبات يعني إتباع الموروث الثقافي للمجتمع بكل معاييره من قبل الفرد، لأنه حسب نظر أصحاب هذا المنحى، فالموروث هو النموذج، والفرد يسعى دائما إلى تقليد هذه النماذج التي تحظى بالإعجاب من قبل الجمهور.

الثبات ظاهرة اجتماعية وافق عليها الفرد بالقبول وهو «مضاهاة الأصل أو «النسج على منوال» الأقدمين، كما يعتبر أسلافنا، والقيمة حسب النظرة، تابعة لدرجة النجاح في المضاهاة، ذلك أن التذوق هنا، ينبع من تذكر النموذج القديم المثال الذي يضاهي». (5)

<sup>(1)</sup> مصطفى إبراهيم وآخرون: المعجم الوسيط، ج1، مادة ثبت، ص 63.

<sup>(2)</sup> المنجد الوسيط في اللغة العربية المعاصرة، ص 136 - 138.

<sup>(3)</sup> أدونيس: الثابت والمتحول بحث في الإبداع والإتباع عند العرب، ط7، دار الساقي، بيروت،1994 م، ص 13.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص19.

<sup>(5)</sup> أدونيس: كلام بدايات،  $d_1$ ، دار الآداب، 1989، ص 29.

أما فيما يخص القبيلة وعمق الرابط العضوي بين أفرادها يكمن في نقطتين: الشرف الذي يتصل بعلاقة القبيلة مع ذاتها، والفروسية بعلاقتها مع الغير، فساحة الشرف وساحة القتال رمزان لساحة الحياة. (1)

ومن البديهي أن من يكون ثابتا يتبع النظام والنسق الذي يتأسس على التراث، يعني المنجزات والمخلفات التي ينتجها مجتمع من المجتمعات أو أمة من الأمم.

فالإتباع ضرورة حتمية للثبات الاجتماعي، فمن يُثبت يجب عليه أن يتبع، لا يخرج عن العادات والقيم والأعراف والتقاليد، هذا يعد مخالفة ومغالطة للموروث الاجتماعي الذي أنتجته جماعة، وفي نظر المجتمع هو الأصح والأعم والأشمل.

وفي الثابت «تعطى الأولوية والسلطة للنص، ثمة نص -مرجع ومعيار -، لا يكون النتاج الثقافي أدبا وفكرا، في نظر أصحاب هذا النص إلا من سلسلة من النصوص التي تفسره، أو تعيد كتابته، أو تحلل الوقائع، انطلاقا منه، واستنادا إليه، ولا تكون المعرفة، إذن إلا نوعا من الانعكاس في مرآة هذا النص: استطالات لمعارف كامنة فيه أو تنويعات عليها»، (2) وهنا نجد أن الثابت يتمثّل في الجوهر الفكري السابق الذي يكون مرجعية لنص بعده، فالنصوص أو الثقافات ما هي إلا امتداد للقديم في وقت لاحق له.

وشرط الثبات هو قبول الموروث، وهذا القبول يعني اتباع الشيء، والإنسان كي يتبع شيءًا لا بد أن يكون مقتنعا به، فالقديم دائما يكون محل قبول أو رفض. (3)

إن اتباع يكون لكل المظاهر الاجتماعية لمجتمع ما من طرف أفراده والتمسك في عاداته وتقاليده وثقافته.

<sup>(1)</sup> ينظر: أدونيس: كلام بدايات، ص 69.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 146، 147.

<sup>(3)</sup> أدونيس: مقدمة للشعر العربي، طد، دار الدعوة، بيروت، 1979، ص 37.

ومن مظاهر الثبات في العصر الجاهلي العصبية القبلية تعد أحسن مثال لهذا الخضوع التام للقبيلة «فأفراد القبيلة كانوا متضامنين أشد ما يكون التضامن وأوثقه، وهو تضامن أحكم عراة حرصهم على الشرف، وقد تكونت منه مجموعة خلال كريمة، لعل خير كلمة تجمعها المروءة التي تضم مناقبهم، من مثل الحلم والكرم والوفاء وحماية الجار وسعة الصدر والإعراض عن الشتم والغض عن العوراء». (1)

كانت القبيلة الجاهلية تحكمها عصبية قبلية أو جنسية، حيث كانوا يدافعون عن القبيلة في شتى الحالات سواءً كانت ظالمة أو مظلومة، فالجاهلي كان همّه إتباع ما يُصدره المجتمع من قرارات والسير في خضمها دون أي مناقشة أو معارضة.

طبيعة العيش في هذا المجتمع حتمت على أفراده ما لهم من حقوق وما عليهم من واجبات، فشأن القبيلة يهتم به الأفراد كلهم، فالجاهلي مستعد للتضحية من أجلها والخضوع لها سواءً كانت ظالمة أو راشدة على حدّ قول دريد بن الصمة: (2)

# وَهَلْ أَنَا مِنْ غُزَيَّةَ إِنْ غَوَتْ عَوَتْ غَوَيْتُ وَإِنْ تَرْشُدُ غُزَيَّةُ أَرْشَدِ

إذا كانت القيم الأخلاقية الاجتماعية ثابتة لا تتبدل، وهي لم تكن إنسانية خالصة مثل خصلة الكرم مثلا كانت للشهرة، فهي قالب اجتماعي إنساني أخلاقي تتبعه الجاهلي لأجل السمعة داخل القبيلة وخارجها.

فهم كانوا يمتدحون بالمروءة والأخلاق والشرف والشجاعة، والكرم والوفاء، ولعل الكرم كان من أشهر وأجمل الصفات التي تبعها الجاهلي بعد الشجاعة. (3)

<sup>(1)</sup> شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي القديم- العصر الجاهلي، ص 68.

<sup>(2)</sup> أبي زيد محمد بن الخطاب القرشي: جمهرة أشعار العرب في الجاهلية والإسلام، تحقيق محمد بجاوي، دط، نهضة مصر، دت، ص 468.

<sup>(3)</sup> عبد المنعم خفاجي: الحياة الأدبية في العصر الجاهلي، ص41.

وقد «جاء الشعر العربي إلى هذا العالم من مخاض قبيلة، ونشأ وترعرع، وتربى بين أحضانها، ومن مضاربها استتشق أولى نكهة للحياة... والمنسجم قلبا وقالبا مع كيانها الموصوف برباط الدم والأعراف، فما كان منه إلا أن ذاب داخل هذا الحرم القبلي المقدس». (1)

فالشاعر الجاهلي مؤتلف مع تقاليد الحياة المتعارفة في القبيلة التي كانت تحكمها نزعة قبلية، فهو ينصر أخاه ظالما كان أو مظلوما، هنا يكمن التآلف في المجتمع، وكذلك المؤتلف في الشعر.

«فالممارسة الشعرية هي أن يجهد الشاعر نفسه لكي يحقق أقصى ما يمكن من التآلف والتطابق مع الأصول التي قام عليها الأسلاف». (2)

فكانت القصائد الجاهلية كلها مكتوبة على نظام وعلى نسق واحد، وتتناول أفكارا مشتركة، وأغراضا كذلك، فكانت تبدأ عادة بالبكاء على الأطلال، وصف الرحلة والراحلة ووصف الناقة، وبعد مراحل كثيرة يأتي الغرض المتناول من طرف الشاعر، وبالرغم من أن هذه القصائد متنافرة الأجزاء –أي تخلو من الوحدة الموضوعية– إلا أن الشاعر الجاهلي جعلها نموذجه الأعلى واتبعها وثبت عليها.

هنا نستطيع القول إن العصر الجاهلي تحولت فيه الفطرة إلى عادة، و لاسيّما البادية التي انحصر فيها التعبير عن أنماط محدودة، سواء تناول المسافة التي يقطعها الشاعر في رحلته، أو خروجه إلى الصيد، والغزو الذي يشارك فيه، والحرب التي يخوض غمارها، المرأة

<sup>(1)</sup> عبد الله حمادي: الشعرية العربية بين الإتباع و الابتداع، ط1، منشورات اتصاد الكتاب الجزائريين، 2001، ص 3، 4.

<sup>(2)</sup> أدونيس: موسيقى الحوت (الهوية، الكتابة، العنف)، ط1، دار الآداب للنشر، بيروت، 2002، ص 22.

التي يحبها. (1) كان كل شاعر في هذا العصر يجب عليه أن يتناول هذه الموضوعات لينال رضا المجتمع القبلي.

ويظهر هذا البحث عن الإعجاب من طرف المجتمع القبلي عند الشاعر من خلال اتباعه ونظم على الموروث الشعري السابق، أي وفق نموذج ثابت، وتطرقه لموضوعات تخدم القبيلة، ومنها الحث على الخوض في الحروب، وهو الذي تُنشئه وتكبره العصبية القبلية، ونذكر هذا المقطع لدريد بن الصمة الذي يصف فيه شن الحروب على القبائل الأخرى، وشن القبائل الأخرى الحروب عليهم فيقول: (2)

وَتُلْحِمَّ هُ حِينًا وَلَيسَ بِذِي نُكُرِ بِنَا إِنْ أَصَبْنَا أَوْ نُغَيرَ عَلَى وَكَرِ بِنَا إِنْ أَصَبْنَا أَوْ نُغَيرَ عَلَى وَكَرِ فَمَا يَنْقَضِي إِلاَّ وَنَحْنُ عَلَى شَطْرِ

فَإِنَّا لِلَحْمِ السَّيْفِ غَيْسِرَ نَكِيرَة فَإِنَّا لِلَحْمِ السَّيْفِ غَيْسِرَ نَكِيرَة يُغَارُ عَلَيْنَا وَاتِسِرِينَ فَييشْتَفِي بِذَاكَ قَسَمْنَا الدَّهْرَ شَطْرَيْنِ قَسْمَةً

فهذا الشاعر الطبيعة القاسية والنظام الظالم جعلاه يعجز عن تحقيق مصالحه فيها فتحتم عليه القبول، فحاول إثبات وجوده بالبطولة و الشجاعة «عجز الجاهلي عن السيطرة على المكان، فخضع له بقبول لا بتبرير: ملأ شوق عالمه بالبطولة، البطولة تطهر الحياة وتصعدها وتعيد لها زهوها وامتلاءها».(3)

الشعر الجاهلي كان تقليدا، وثباتا على تراث السابق يتماشى مع نظم القبيلة، وهذا التقليد سواء في الموضوعات المطروقة أو في طريقة نظم الشعر، فالشاعر لم تكن له حرية بل يحكم فيه قيد، وكان وعيه بجماعته وليس بذاته، وكذا المطابقة والمماثلة للشعر الذي يحظى بصفة الامتيازية في هذا المجتمع، لأنهم كانوا يطلقون أحكاما فطرية تقاس بنماذج أخرى اشتهرت وداع صيتها، وهي مكتوبة على عمود الشعر العربي المتعارف عليه.

<sup>(1)</sup> ينظر: كلام بدايات، ص 65، 66.

<sup>(2)</sup> دريد بن الصمة: الديوان، تح: عمر عبد الرسول، ط3، دار المعارف، القاهرة، 1979م، ص 97، 98.

<sup>(3)</sup> أدونيس: مقدمة للشعر العربي، ص 15، 16.

وهذه معايير نفسية فلسفية توحي إلى ثبات الفرد الجاهلي، أو الشاعر: القيد، الوعي الجمعي، التماثل، وهي مفاهيم ضيقت على الشاعر حريته، وجعلته يتقيد بنماذج سابقة ويتبعها وينظم على منوالها.

#### • القيد:

وهو يعني عدم ترك الحرية لشخص ما، ليفعل ما يشاء،وإنما إرغامه على شيء أو فعل لا يرغب فيه، وخارج عن إرادته الذاتية.

فالفلاسفة يعرفونه هو «منع شخص من التصرف حسبما يشاء»<sup>(1)</sup>، والمقصود من هذا القول إرغام فرد ما بالتصرف بأفعال تكون مفروضة عليه، ويكون هذا القيد من فرد ما أو جماعة ما أو مصلحة شخصية تُحتّم عليه الانصياع وراء قيود معينة.

ومن المؤكد أن القيد يفرضه المجتمع يفرض على الانفعالات البهيمية والغرائز، والمجتمع والدولة هما اللذان يفرضانه، كما باستطاعتهما تحقيق الحرية كما يرى "هيجل". (2)

وهناك عند الفلاسفة مصطلحات كثيرة تتشابه وتتقاطع مع القيد في كونها تجعل الإنسان مقيدا لا يستمتع بحرية، ويخضع للآخرين أو المجتمع في التصرفات والأفعال.

ومن هذه المصطلحات الإكراه وهو يعني «حمل شخص على فعل شيء لا يرغب فعله». (3)

الإنسان المكره هو إنسان مقيد، تحده ضوابط وقواعد تجعله ينقاد إلى غير ما يطمح إليه ويرجوه، فيكون محكوما عليه بالانْقياد لأوامر وأفعال لا يرغب في فعلها.

<sup>(1)</sup> محمد بهاوي: في فلسفة الشخص، ص 70.

<sup>(2)</sup> ينظر: مجاهد عبد المنعم مجاهد: هيجل قلعة الحرية، ط1، سعد الدين للطباعة والنشر، سوريا، 1985، ص 49.

<sup>(3)</sup> محمد بهاوي: في فلسفة الشخص، ص 70.

وكذا الحتمية وهي القانون الذي يحكم العالم، فلا تترك مجالا للحرية المطلقة، لأن الإرادة تكون تابعة لنظام الكون إذ يكون الاختيار وهما، فشعور المرء بحريته وهما باطلا فيه انخداع وغرور .(1)

فأصحاب هذا الاتجاه يؤكدون على أنه ليست هناك حرية مطلقة، وإنما الإرادة تابعة للكون، وهي ظن من شخص ما أنه حر في اختيار أفعاله، ولكن في حقيقة الأمر هذا الظن هو وهم وغرور.

والخلاصة أن القيد هو إرغام شخص على فعل شيء لا يرغب فيه، وحرمانه من حريته التي تمكنه من العيش كما يحلو له بعيدا عن كل الإكراهات.

وظهر القيد في العصر الجاهلي بشكل كبير من خلال نوعين من التبعية والخضوع: تبعية العبد لسيده، وأيضا تبعية الأفراد للقبيلة.

ونعلم أن القبيلة حتمت قيودا كثيرة لأفرادها، فكان الجاهلي تحكم فيه إكراهات خنقت أنفاسه، بالرغم من أنه لابد عليه الخضوع والانقياد لها، لأن مصلحته وسير أموره داخل هذا المجتمع القاسي، ونظمه وأعرافه الظالمة.

وخير دليل على هذا "عامل الطبقية"، فكما نعلم أن القبيلة في لعصر الجاهلي مقسمة إلى طبقات ثلاث على رأسها شيخ القبيلة، تمثلت الطبقة الدنيا في العبيد، وكانت مظلومة ومسلوبة الحقوق من طرف المجتمع، فهم يعيشون حالة ازدراء واحتقار، فالقيد يحتم عليها الولاء لسيدها على حساب المصلحة الخاصة.

<sup>(1)</sup> ينظر جمال الدين بوقلي حسن: إشكاليات فلسفية السنة الثالثة من التعليم الأساسي- شعبة آداب وفلسفة-، دط، ديوان المطبوعات المدرسية، 2006، ص 267، 268.

فالعبيد السود مهمشون بحكم لون بشرتهم، ومثال ذلك عنترة بن شداد العبسي الذي لم ينسبه أبوه له، لأنه ابن سبيّة، وكان عنترة يعانى من نظرة الناس إليه إذ يقول: (1)

يُنَادُونَني فِي السِّلْمِ يا ابْنَ زَبِيبَةٍ

وَعِنْدَ صِدَامِ الْخَيْلِ يَا ابْنَ الأَطَايِبِ

وَلَوْلاَ الْهَوَى مَا ذَلَّ مِثْلِي لَمِثْلِهِمْ

وَلاَ خَضَعَتْ أُسَدُ الْفَلاَ لِلتَّعَالِبِ

وهو هنا يشكو القوم الذين يهمشونه في السلم، ويستنجدو به في الحرب، ففي حال السلم هو ابن "زبيبة" عبد أسود، وفي الحرب ابن الأطايب والأشراف، وهو يقول لولا حبه لابنة عمه "عبلة" لما تقبّل هذا الظلم وخرج عن القبيلة.

ويقول أيضا:<sup>(2)</sup>

الْمَالُ مَالُكُم وَالْعَبِدُ عَبْدُكُمْ فَالْعَبِدُ عَبْدُكُمْ فَهَلْ عَذَابُكَ الْيَوْمَ عَنْي مَصْرُوفَ تَنْسَى بَلَائِي إِذَا مَا غَارةً لَحِقَتْ وَإِلسَّراعِيفْ وَتَخْرُجُ مِنهَا الطَّوَالاَتْ وَالسَّراعِيفْ

بالرغم من أن طبقة السادة والأحرار كانت تتمتع بالحرية، إلا أنها حرية نسبية، لأن القبيلة وقيودها ضيقت على الإنسان الجاهلي حتى الشريف وليس العبد فقط، مثال ذلك "امرؤ القيس" الذي تمرد على المجتمع، رغم أنه ابن ملك.

و من الظواهر الاجتماعية التي أقلقت الجاهلي وأثقلت كاهله الحروب لأتفه الأسباب حيث كانت سببا في ضجر الجاهلي وخوفه على حياته وعائلته.

فالفرد الذي يخرج عن الأعراف والتقاليد الاجتماعية تنفره القبيلة وتخلعه، وهو أقصى عقاب يصل إليه الفرد في ذلك المجتمع الذي يفتخر بالأنساب. (3)

<sup>(1)</sup> عنترة: الديوان، ص 53.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 53.

<sup>(3)</sup> ينظر: إخلاص فخري عمارة، الشعر الجاهلي بين القبيلة والذاتية، ص 22

هذه القيود كانت موضوعة من طرف القبيلة التي حاولت مسخ هوية الفرد الجاهلي وجعلته تحت سلطتها وقيودها وإكراهاتها، ومحاولة السيطرة على تصرفاته وسلوكاته وفق ضوابط معينة لا خروج عنها ولا مناقشة لها.

## • الوعي الجمعي:

الإنسان بفطرته يمتلك قدرا من حب الذات، فهو يفكر في ذاته ويغرق في البحث عن مصالحها، إلا أن هناك حالات ينعكس فيها الأمر، وتتقلب الآية ويصبح مهتما بنفسه، وإنما يهتم بالجماعة ويذوب فيها.

الوعي الجمعي يتمثل في العناصر النفسانية التي توجد في الكائن البشري من حيث لا يدري، وتتكون من خلال النظرية الفرويدية من الميول الطّفليّة، أي علاقة الخضوع للآخرين، وهي لا تتوافق مع العناصر النفسية الواعية فتكون مكبوتة. (1)

«فالوجود البشري هو أساسا وجود جماعي في طابعه، بدون آخرين لا أستطيع أن أوجد». (2) المجتمع متكافل متعاون، فلا وجود لفرد دون الجماعة التي ينتمي إليها عائلة أو قبيلة.

ووفقا للنظريات النفسية فإن الفرد ليس كائنا منفردا ومعزولا بشكل مطلق، فهو كائن اجتماعي، العقل الإنساني هو ظاهرة اجتماعية، فالفرد يجب عليه العيش في مجتمع. (3)

نفسية الشخص يحصل فيها أنه بالمقابل أن يشعر بنفسه ويعيها، يعي بالجماعة التي هو منتم لها هنا «يصبح الغلاف الجماعي حالة نفسية متعدية الفردية، والتي اقترح تسميتها

<sup>(1)</sup> ينظر: كارل يونغ: جدلية الأنا واللاوعي، تر: نبيل محسن. ط1، دار الحوار، سورية، 1997، ص 11.

<sup>(2)</sup> محمد بهاوي: في فلسفة الغير، ص 67.

<sup>(3)</sup> كارل يونغ: جدلية الأنا واللاوعي، ص 45.

"ذات الجماعة"، فللجماعة ذاتا خاصة، لا بل أكثر من ذلك إنها ذات، وهذه الذات خالية، وتؤسس الواقع الخيالي للجماعات». (1)

وهذا أمر طبيعي لأن بعض مصالح الفرد وانفعالاته تكون عكس الفرد المعزول، فهو لا يستطيع تحقيقها وحده بل من الضروري أن يكون ملتزما في جماعة كي يحقق مصالحه الخاصة.

الوعي الجمعي هو وعي من الفرد بجماعته وإحساسه بها أمر ضروري، فالفرد لا يعيش بمعزل عن الآخرين، لأن المجتمع قائم على الضرورة الاجتماعية للتعامل بين الأفراد.

الإنسان الجاهلي وعى بجماعته وكانت ذات القبيلة تمثل ذاته، فهو يشعر بإثبات ذاته من خلال إثباته لذاتيته الجماعية؛ أي القبيلة، ولعل الشعر صور عدة مظاهر واعية بذات الجماعة، و الفخر القبلي مثل هذه الظاهرة النفسية لدى الشاعر.

كانت شؤون القبيلة عند الشاعر شغله الشاغل، وكان هدفه الوحيد حماية مصالحها، فهو يمدح سادتها وحكامها، ويفتخر بخوضها للحروب والفوز فيها، ويصف فرار العدو، إذا كان الشاعر يمثل لسانها.

ومما قيل في غرض الفخر والحماسة، معلقة "عمر بن كلثوم" التي تغنى فيها بالذات الجماعية؛ أي (النحن القبلية)، وجسد فيها شجاعة ومفاخر قبيلته بقوله: (2)

أَبَا هِنْدِ فلاَ تَعْجَلُ عَلَيْنَا وَأَمْهِلْنَا نُخَبْرُكَ اليَقِينَا بَأْنَا نُورِدُ الرَّايِاتِ بِيضًا وَنُصْدِرْهُنَّ حُمْراً قَدْ رَوِينَا بَأْنَا نُورِدُ الرَّايِاتِ بِيضًا وَنُصْدِرْهُنَّ حُمْراً قَدْ رَوِينَا مَتَى نُنتقِلْ إِلَى حَرْب رِحَانَا يَكُون فِي اللَّقَاءُ لَهَا طَحِينَا يَكُون فِي اللَّقَاءُ لَهَا طَحِينَا

<sup>(1)</sup> ديديه أنزيو: الجماعة واللاوعي، تر: سعاد حرب،  $d_1$ ، دار الكتاب للنشر والتوزيع، 1999م،  $d_1$ 

<sup>(2)</sup> عمر بن كلثوم: الديوان، تح: إيميل بديع يعقوب.  $d_1$ ، دار الكتاب العربي، بيروت، 1991م، ص 71، 72.

### وَلهْوَتَنَا فَضَاعَةَ أَجْمَعينَا

## يَكُونُ ثُقَالهَا شَرْقَىْ نَجْد

فالشاعر هنا يفتخر بقومه وشهامتهم وخوضهم للحروب، وإرجاع الرايات البيض من المعركة حمرا بدماء القتلى في ساحة الحرب، دلالة على أن الجاهلي لا يخشى الحرب ولا الموت فيها.

وكذا غرض الهجاء القبلي الذي جاء فيه وعي بالذات الجماعية، فالشاعر يتّخذ موقف من أعداء القبيلة ويهجوهم، ويقلل من شأنهم، وينعتهم بصفات رذيلة، وغير مستحبة في هذا العصر.

يقول الأعشى الكبير في هجاء قبيلة أخرى غير قبيلته وينعت أفرادها بالبخل: (1)
تَبِيتُونَ في المَشْتَى مَلاَءً بُطُونُكُمْ وَجارَاتكُمْ غَرْثَى يَبِتْنَ خَمَائصًا

فالشاعر القبلي يفتخر بقبيلته ويهجو أعداءها ويتغنى بمناقب" النحن القبلية"، فهو هنا يجسد حالة نفسية تتمثل في الوعي الجمعي الذي يظهر في الكثير من القصائد الجاهلية، إلا أن هناك قلّة قليلة منهم من اهتم بذاته ووعى بها.

#### • المماثلة:

مماثلة الشيء تعني تقليده، وتكراره بكل ما فيه من تفاصيل أي إعادته بحذافيره، ومطابقته، ويقصد بمصطلح التماثل مع الآخر، السير على خطاه، وعدم مخالفة الجماعة في الرأي والتقاليد، سواء في الحياة الاجتماعية أو في نظم الشعر أيضا، إذ هناك ارتباط بين المماثلة والتقليد.

<sup>(1)</sup> ميمون بن قيس الأعشى الكبير: الديوان، تح: محمد حسين، دط، المطبعة النموذجية، دت، ص 149.

فالمطابقة تعني التقليد الأعمى في التقاليد والأعراف، وكذلك في الأفكار والمعتقدات، وهو السير على خطى الآخرين، دون تغيير أو تبديل، فهي تمثّل تبعية الثقافة أكثر من تمثيلها للواقع. (1)

فالفرد لا بد أن يخرج عن هذه الثوابت الاجتماعية التي تسمح له بالعيش والانسجام مع الآخرين، وحفاظه على كيانه ووجوده، ويقتضي مماثلة هذا المجتمع بقواعده وضوابطه وبكل مظاهره وأشكاله ونماذجه.

وهو تيار يريد الانسجام الكلي في الآخر ومطابقته، والذوبان فيه، فالمماثلة (المطابقة) تستلزم الثبات على أفكار وقيم الجماعة، والسير على منوالهم. (2)

فالمماثلة تقتضي محاكاة النماذج السابقة أو الموجودة في الوسط الاجتماعي، وعدم الخروج عليها لأنها تستحق المطابقة.

المطابقة مبدأ يشير إلى «مضاهاة الأصل أو "النسج على المنوال" الأقدمين، كما كان يعبر أسلافنا.والقيمة، وحسب هذه النظرة لدرجة النجاح في المضاهاة، وذلك أن التذوق هنا ينبع من تذكر النموذج القديم المثال الذي يضاهى». (3)

وهي تعامل الأفكار «بعقل غيبي أو ما ورائي متعال، بوصفها مثالات مفارقة أو نماذج تامة أو قوالب محكمة مثل هذا المنطلق يقوم باختزال الواقع والقفز فوقه». (4)

تمثّل شيء سابق لقول يفترض تقليده ومماثلته كما هو عليه، لا زيادة ولا نقصان وبهذا تكون النماذج كلها متطابقة ومتماثلة.

<sup>(1)</sup> ينظر: عبد الله إبراهيم، المطابقة والاختلاف – نقذ في المركزيات الثقافية–، ط4، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ،بيروت ، دت، ص 8.

<sup>(2)</sup> ينظر: عبد الله إبراهيم: المطابقة و الاختلاف، 9، 10.

<sup>(3)</sup> أدونيس: كلام بدايات، ص 29.

<sup>(4)</sup> على حرب: أصنام النظرية وأطياف الحرية (نقذ بورديو وتشومسكي)، دط، المركز الثقافي العربي، دت، ص 10.

وقد طغت المماثلة في المجتمع الجاهلي بمظاهر كثيرة نحاول ربطها بالمجتمع، نجد خصلة الكرم فرضها عليهم العيش في القبيلة، فكان الفرد الجاهلي يقتفي آثار هذه الخصال الكريمة والسير على خطاها لنيل رضى المجتمع.

وكذلك الشجاعة التي كانت تمثل قمة المروءة عند الجاهلي، فكان منهم من يحاول إثبات قوته وولائه للقبيلة بأي شكل من الأشكال.

وحين نتمعن بظاهرة وأد البنات المنتشرة بكثرة في العصر الجاهلي، لأنهم يخافون عليهن من الفقر أو السبي وأغلب الظن أن هؤلاء قساة القلوب. (1)

ومن الطبيعي أنه لا يوجد شخص يرغب في قتل أولاده، لولا أن العيش في هذا المجتمع يقتضي ذلك، فهي ظاهرة مماثلة، فهو يحاول أن يمشي وراء الأعراف القبلية حتى ولو كان يعلم أنها ظلال، وأمر فيه مغالطة، حيث كانت هذه الظاهرة متقشية، وكان لها اتباع من الأفراد بالرغم من أضرارها.

كما تجلت أيضا مظاهر الثبات في الشعر، وهي أن القصيدة الجاهلية مهما كان الموضوع الذي تطرقه أو الغرض الذي تتاوله إلا وقد ابتدأت بذكر الديار والدمن، ووصف طريق الشاعر في رحلته، والرفيق الذي يصطحبه، ويصف وحوش الصحراء ، ويذكر ناقته ثم يفخر بقومه وأيامهم وشجاعتهم، باكيا قتلاهم، فهو راضٍ بهذا التغيير و التعدد في الموضوعات.

وهذا الشاعر لا يطمح إلى تحقيق الوحدة الموضوعية في الشعر، بل يحاول مماثلة النماذج السابقة، بالرغم من أن تعدد الموضوعات يخل بهذه الوحدة إلا أن الشعراء عملوا بها.

<sup>(1)</sup> ينظر: شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي- العصر الجاهلي-، ص 75.

<sup>(2)</sup> غازي ظليمات وعرفان الأشقر: الأدب الجاهلي (قضاياه، أغراضه، أعلامه، فنونه)، ص 31.

ونخلص إلى القول بأن الثبات يفرض نفسه بأنه النص الصحيح، وكذا عدم الخروج عن الموروث الثقافي واتباعه، إلا أن هذا الأخير يفرض نوعا من القيد على صاحبه، كما يفرض عليه وعيا تاما بجماعته لا بنفسه، ومطابقتها، والعصر الجاهلي فيه مظاهر كثيرة للثبات تجلت من خلال شعره، فكان الشاعر يمثل لسان القبيلة، ويجسد الجماعة ويعي بها، كما أن عمود الشعر لازمة من لوازم الشعر من خلاله يحكم على الجيد والرديء، وهذا ما جعل الفرد الجاهلي يسير في طريق الجماعة ويعتصم بحبلها لينال رضاها.

#### ثانيا- منحى المتغير (المتحول) ومقوماته:

الإنسان الذي يسعى إلى تحقيق ذاته، هو دائما يحب أن يكون متميزا يبحث عن التغيير والاختلاف عن الآخرين، محاولة منه في التطور والإبداع، لأن صنع الاختلاف والتغيرات يكون أول خطوة في الطريق الذي يسلكه المبدع، وقد يكون هذا التغير في المعتقدات أو في التقاليد والأعراف.

وجاء لفظ التغير في المعاجم العربية دالا على التحول، فتغير الشيء بمعنى تغير عن حاله وتحول، أصبح على غير ما كان عليه، والاسم الغير. (1)

والمتغاير من المواد ما اختلفت أجزاءه عنه وتكون غير متشابهة وغير مؤتلفة. (2)

أما في الاصطلاح فهو التحوّل عما هو سائد وتركه، والبحث عن شيء جديد يتماشى و الفكر وروح العصر، سواء في الأفكار أو في المعتقدات المتوارثة.

يعرفه "أدونيس" بقوله: «الفكر الذي ينهض هو أيضا، على النص، لكن بتأويل يجعل النص قابلا للتكيف مع الواقع وتجدده، وإما أنه النص الذي لا يرى في النص أية مرجعية، ويعتمد أساسا على العقل لا على النقل».(3)

فالنص عند "أدونيس" قسمان الأول هو النص القابل للقراءة متغير لا يتقيد بالثبات ويتكيف مع الواقع، والقسم الثاني هو النص الذي لا يستند إلى أي مرجعية ويعتمد في فهمه على النقل.

ونستطيع القول إذا ربطنا التغيير بالموجودات أنه «مبدأ وقانون للولادة الدائمة والتجدد الدائم في حركية خلاقة يتمازج فيها الخيال والواقع، الغريب والأليف، الخارق والعادي المرئي

<sup>(1)</sup> الفيروز أبادي: القاموس المحيط، مادة غير، ص 153.

<sup>(2)</sup> إبراهيم مصطفى وآخرون: المعجم الوسيط، ج2، ص 668.

<sup>(3)</sup> أدونيس: الثابت والمتحول، ج $_1$  الأصول، ص 13، 14.

واللامرئي». (1) فالتغيير هنا يعني إعادة صياغة كل شيء والتخلص من القديم، في صورة تتماشى مع التجدد والإبداع والتغيير الدائم.

فالتغيير غالبا ما يسلب الإنسان هويته بمنحه هوية أخرى، وهذا يعني تغيير في كينونة الإنسان. (2)

والتغيير يكون بتبدّل الوقت والزمن، فما هو معمول به اليوم مستحب ليس بالضرورة يبقى محل التمسك في وقت آخر فهو «ضرورة ظرفية تزول بزوال ظرفها، وتصبح طورا يسهم في نمو الموروث، لكنه لا يكبّل الموروث ويقيده». (3)

وهنا يعزز "عبد الله الغدامي" قوله برأي "ابن قتيبة"، أن الجديد اليوم يكون قديما في الغد، والقديم اليوم كان جديدا في وقته (4)، وهذه علاقة طبيعية لأن الحياة تتغير وتتبدل وكذلك الإنسان لابد له أن يغير ويطور بعض الأمور بتطور الحياة.

وحسب "أدونيس" المتحول هو بداية للحداثة، هذه الأخيرة تمثّل امتدادا للتحوّل الذي هو غياب الماضي، يكمن هذا الغياب في نقل شيء لمعرفة أو فكر ما. (5)

التغير يبحث عن تحول كلي جذري وشامل يمس الثقافة، وعدم التقيد بالقديم، والبحث عن كل ما هو جديد لإحداث النهوض والتطور.

إذا كان الإبداع شريطة للتّغيّر، فهو محاولة من المبدع والإفصاح والإبانة لشيء لم يُبدع بعد، فإنه من الواقعى أن يكون مجسد في شكل لا مثيل له في التراث الماضي.

<sup>(1)</sup> أدونيس: موسيقى الحوت الأزرق، ص 377، 378.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 377.

<sup>(3)</sup> عبد الله الغدامي: تشريح النص، ط2، المركز الثقافي العربي، المغرب، 2006، ص 13.

<sup>(4)</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 15.

<sup>(5)</sup> ينظر: أدونيس: الثابت والمتحول،  $+_1$  الأصول، ص 18، 19.

«لا يمكن أن تتهض الحياة العربية ويبدع الإنسان إذا لم تتهدم البنية التقليدية السائدة» (1) فالإبداع ينهض على مخالفة الماضي والسير في طريق آخر يجعل للشعر العربي إمكانية عدم السير وراء تيار الثبات والتعصب لكل ما هو قديم، ويكون هذا التغيير سواء على مستوى الشكل أو على مستوى الموضوع.

المجتمع لابد له من تغيير جذري وشامل وهذا لا يتم إلا بالثورة، فهو غير مرتبط أو مقتصر على الأجهزة السياسية فحسب، وإنما يجب تغيير الإنسان في أعماقه، وليس نظام الحياة فقط، بل يكون بتغيير الفكر المرافق له. (2)

وفي الثقافة العربية «لا يصح قبول التغيير إلا شريطة ألا يخل بالأصل، وأن يكون يوجّهه روح الأصل، إذ يحاكي، وبتعبير أدق، نموذج سابق، فالتغير هنا تفتح الثابت ونموه، فهو تقليد ومتابعة وليس ابتكارا». (3) وهذا يمثل المعنى السلبي للمتغير.

وفي العصر الجاهلي تعد ظاهرة الصعلكة تغير وتحوّل وخروج عن نظام العيش في هذا المجتمع، فهذه الطائفة من الفقراء والأَغْربَة، نبذت العيش فيه، لما يقع عليها من ظلم وسلب للحقوق، وإثقالها بالمسؤوليات اتجاه الأسياد.

ظاهرة الصعلكة مثلت خروجا عن النظام، فالفرد الصعلوك لم تكن مشكلته مع القبيلة، وإنما مشكلة النظام نفسه، إذ خرجوا عنه مكونين وحدة جماعية خالية من العصبية القبلية يربطهم معنى مشترك بأنهم أحرار متخلصون من المجتمع القبلي وقيوده .(4)

<sup>(1)</sup> أدونيس: المرجع نفسه، ص 13.

<sup>(2)</sup> ينظر: أدونيس: زمن الشعر، طد، دار الساقي، بيروت، 2005، ص 21.

<sup>(3)</sup> أدونيس: الثابت والمتحول، ج $_1$ ، الأصول، ص

<sup>(4)</sup> ينظر: ضياء عني لفتة: البنية السردية في شعر الصعاليك، ص 17.

عرفت طائفة الصعاليك خروجا عن الثقافة والموروث القبليين في هذا العصر، وكان هذا الخروج جوهر للتغير الذي عرفته البلاد العربية في تلك الحقبة التي كان فيها التقديس والولاء المطلق للقبيلة وساداتها و تقاليدها.

لأنها طائفة رفضت الخضوع للآخرين، واستمرارهم في سلب حقوقها، والفروق التي نشأتها هذه القبيلة بين أفرادها لإفرازها لما يعرف بالتقسيم الطبقي، فمثلا في الزواج لا يسمح لبنات الأشراف الزواج من رجال دونهن، وأيضا في الثأر للميت إذا كان من الأشراف لا بد من الثأر له برجل شريف، فلا يكفي قتل قاتله فقط، وهذا يعني أن البريئ يقتل دون ذنب. (1)

فكانت نتيجة هذه المظالم الاجتماعية القبلية إلا المقابلة بالرفض، والخروج للبحث عن مكان يوفر الحرية، بعيدا عن هذه القيود التي وقف أمامها الإنسان المنبوذ عاجزا.

أما فيما يخص الشعر فهو أيضا عرف خروجا عن الموروث الشعري المتداول في هذا العصر أيضا، يظهر ذلك بوضوح في شعر الصعاليك والمتمردين عامة.

بما أن القبول عند الجاهلي هو علامة للثبات فإن التساؤل علامة التحول أو التغيير والمقصود عدم تقبل كل شيء ومحاورته بما فيه من جوهر واتخاذ موقف اتجاهه. (2)

فشعراء هذه الطائفة الصعاليك إضافة إلى أنهم غيروا حياتهم فإنهم غيروا أيضا طريقة نظم قصائدهم، وتخلصوا من مراحل عدة لنظم القصيدة، وهناك من خرج عن الموضوعات المتتاولة أيضا.

<sup>(1)</sup> أدونيس: كلام بدايات، ص 64.

<sup>(2)</sup> ينظر: أدونيس: مقدمة للشعر العربي، ص 38.

فشعر امرؤ القيس مثلا من جانب الرؤية الأخلاقية غير قبليّة، بمعنى أنها ليست انعكاسا لقيم القبيلة اجتماعيا خرجت عن المجتمع واتبعت مسلكيّة تتناقض والمسلكيّة السائدة [نداك.(1)

ومن هنا نستطيع القول إن شخصية امرؤ القيس «طاقة تخرق كل الأطر الاجتماعية وترفض قيمها وعاداتها». (2)

فالتغير والإبداع في الشعر يجب أن ينهض على تغيير في الموضوعات التي كان يتناولها شعراء القبيلة، ومن ثم أن الشعراء الصعاليك خرجوا عن المقدمة الطللية في أشعارهم واتجهوا إلى تحقيق الوحدة الموضوعية في الشعر، فالاختلاف هو أساس التغير، وكذلك الحرية وعدم التقيد، ووعي الشاعر بذاته لا بغيره من الجماعة التي هو منتم لها.

وهذه معايير فلسفية نفسية يخضع لها الشاعر في تغيره: الحرية، الوعي الفردي والاختلاف، وهي المفاهيم التي خلقت للشاعر فضاء شعري جديد، في إحداث تغيير وإبداع وكانت سببا في تحرره من القيود التي يحكم فيها الموروث القبلي.

#### • الحرية:

الفرد الحر هو غير المكره والمقيد في تصرفه، والحرية عكس القيد تماما هذا الأخير الذي يتمثل في الخضوع والاستسلام للغير، والحرية هي الإرادة الذاتية الفردية للأفعال دون أي تأثير أو دفع من الآخرين.

وتعني عدم التقيد والخضوع والتخلص من العبودية، والسير وراء المصلحة الخاصة الفردية، وقيادة الأمور أو التصرفات بإرادة شخصية دون إكراهات وحتميات.

<sup>(1)</sup> أدونيس: كلام بدايات، ص 69.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 70.

فالشخص دائما يفعل ما يحلو له من أفعال وميولات تتماشى وتفكيره، فهو يدير أموره بصفة إرادية دون إرغام وسلطة من الآخرين.

والمعنى الصريح للحرية «يكمن في كونها قوة أو فرصة أو منفعة، يمكن لأي شخص أن يفعلها حسب رغبته». (1) ويكون هذا الإنسان دائما يختار الرغبات وفقا لقناعته ومنفعته الخاصة التي هو على دراية ووعي بها.

وعرف "هيجل" الحرية بأنها «التي تريد الكل لا نفس صاحبها فحسب، لا تفسر الحرية على أنها مصدر هوى: فعل لا دافع له، بل تفسر أنها ذاتية ذات جبر ذاتي، والإرادة تكون حرة إذا أرادت الكل، أي إذا كانت أفعالها متطابقة مع الحق». (2)

فالحرية لا تشمل الفرد فقط وإنما تشمل الكل، وتستهدف الكل، وهي تجهد في كونها تكون مطابقة للحق؛ أي حريات الآخرون، فالذي يطمح للحرية لابد له أن يكون طامحا في تحقيقها عامة، ويضمن حرية الأفراد ؛ فحرية الشخص تقف على حرية الغير والعكس صحيح.(3)

«ولقد أعلن "كانت" أن الحرية هي إرادة لذاتها، وإرادة الحرية للآخرين في الوقت نفسه» (4) . و المعنى أن الحرية يجب أن تعم وتشمل الآخرين فتكون مجتمع حر، كل من فيه له شخصيته وقراره.

<sup>(1)</sup> محمد بهاوي: في فلسفة الشخص، 70.

<sup>(2)</sup>مجاهد عبد المنعم مجاهد: هيجل قلعة الحرية، ص 54.

<sup>(3)</sup> ينظر: محمد بهاوي: في فلسفة الشخص، ص 57.

<sup>(4)</sup> جان بول سارير: الوجودية مذهب إنساني، تر: عبد الحليم الحفني، ط1، دار المعارف، القاهرة، 1964، ص 69.

تتحقق الحرية عند الفرد والإنسان حين يكون باستطاعته أن يفكر ويتصرف بحرية في معزل عن القيود بأنواعها، والفرق بين الحريات في هذا المجتمع وذاك يتمثل في الفرق بين الأفراد هنا وهناك. (1)

والعصر الجاهلي كما هو معروف أن القبيلة تؤمن بوحدتها العضوية إيمانا مطلقا عاش في ظلها الفرد في نوع من العبودية، وخاصة الفرد الفقير، إذ أن هناك أفراد لم تسمح لهم نخوتهم وكرامتهم العيش في هذا المجتمع الغاشم، فتحول من حالة قيد إلى حرية، عُرف هذا عند "طائفة الصعاليك".

في حين أن هذه الطائفة «أول من آمن بقضية الحرية من منظار العدالة الاجتماعية». (2) فهي طائفة نبذت المجتمع للتخلص من العبودية.

وما خروج هذا الصعلوك إلا خروج عن القيود التي فرضها عليه المجتمع، والتقسيم الطبقي الذي وضعه في منزلة دانية، ولأنه ذا نخوة وشجاعة لم يتحمل هذا الظلم والاستبداد، فخرج وثار على المجتمع بحثا عن تحقيق حريته.

وكانت ثورته على القبيلة وعلى «القيم الجماعية التي تمثل إطارا مغلقا يمنعه من التنفس بحرية لينشئ في هذا المبرر قيما جديدة تناهضها القبيلة... في حين يراها الفرد وسيلة لإثبات الذات».(3)

فحاول بفروسيته وشجاعته وقوته تحقيق الحرية، كما حاول أيضا تحقيق الثراء والرفاهية بعمليات السطو والسلب والغارات على القبائل لتوفير ظروف عيش أنسب.

<sup>(1)</sup> أدونيس: فاتحة لنهايات القرن، ط $_{
m I}$ ، دار الدعوة، بيروت، 1980، ص 141.

<sup>(2)</sup> محمد إبراهيم أبو سنة: دراسات في الشعر العربي، ط2، دار المعارف، مصر، دت، ص 11.

<sup>(3)</sup> بوجمعة بوبعيو: جدلية القيم في الشعر الجاهلي (رؤية نقدية معاصرة)، دط، إتحاد كتاب العرب، 2001، ص 37.

والمتمعن في شعرهم يجد فيه تلازم بين العدل والحرية، وهي «القدرة على توظيف الإرادة طبقا للضرورة التي تحكم الفرد في مجتمعه». (1)

نخلص إلى أن طائفة الصعاليك أول من آمن بملكة الحرية في العصر الجاهلي، وذلك أنها تخلصت من القيود القبلية كلها وفضلت العيش في الجبال، لأن تحقيق الذات وإثباتها لا يكون إلا بتحقيق الحرية.

#### • الوعي الفردي:

في اللغة وَعَى وعْيًا انتبه من غفلته ، و منه وعى بمعنى شعور المرء لما يفعل و إدراك الأمور على حقيقتها و "وعى المسؤوليات" حالة الشعور و الإدراك الحقيقي. (2)

الشعور بالذات يمثل أقوى الغرائز لدى الشخص، فهو دائما يحاول إثبات ذاته والاهتمام بها لأن إثباتها يعني إثبات الوجود، وهو يمثل وعيا بالأدوات الحسية والتفكير وغيرها من المظاهر الخاصة بعقل الفرد، فيشكل عنده معرفة بوجوده وأفعاله.

فالوعي حسب "فرويد" يعني السلوك الإنساني الذي يتمثل في الفعل الإرادي الذي تقوم به الذات في حالة حضورها الذهني، وهي المنطقة الأولى في ذاته، كما تتمثل المنطقة الثانية في اللاوعي، والوعي عند "فرويد" يشمل الأنا والأنا الأعلى. (3)

فالشخص الذي يستطيع القول "أنا" لديه إحساس بذاته، فهي كينونة فردية تبتعد كل البعد عن الجماعة. (4)

<sup>(1)</sup> محمد إبراهيم أبو سنة:دراسات في الشعر العربي، ص 11.

<sup>(2)</sup> المنجد الوسيط في اللغة العربية المعاصرة، ص 1123، 1124.

<sup>(3)</sup> ينظر: لطفي خير الله: «نقد سارتر لمقولة اللاوعي» .www .fiseb . com.

<sup>(4)</sup> ينظر: حسن البنا عز الدين: الشعرية والثقافة حمفهوم في الكتابي وملامحه في الشعر العربي القديم-،  $d_1$ ، المركز الثقافي العربي، المغرب، 2003م، ص 70، 71.

فالإنسان حين يثبت ذاته يعني أنه واعيا بها، وبما تتضمنه من أفعال و سلوكات نابعة من إرادته الخاصة الفردية التي تتبثق من منطلق الحرية.

«يكون الوعي بالذات أول مرة وعيا بسيطا لذاته، متساوٍ معها ومقص عنها كل أخروية، فماهيته ومُصوِّغه المنطلق هما بالنسبة إليه الأنا». (1)

الشعور بالذات أو الأنا يكون أمرا تلقائيا، فالمرء بفطرته يحس بذاته ويرعاها ويحمي مصالحها في بعد عن الجماعة أو الآخرين.

إذ يكون الوعي المباشر للوجود من خلال عبارة "أنا أفكر إذن أنا موجود"، والمقصود منها أن الشخص مادام أنه يفكر فإنه بالضرورة موجودا، وفي اللحظة التي يتوقف فيها عن التفكير يتوقف وجوده. (2)

فمادام أنه قادر على إثبات ذاته كوجود يعني أنه واعٍ بها متحكم فيها بشكل مستوعب تماما، لأن شعوره بذاته يستوجب ذلك. (3)

فبالوعي يدرك الإنسان أموره ويحسها، إذن هي ليست خارجة عنه، فهو دائما يحاول أن يضبط نفسه من خلال هذه الأمور النابعة من ذاته، هذه الأخيرة التي هو دائما في صراع لإثبات كينونتها والحفاظ على مصالحها وعزلها عن كل الشوائب.

ولعل الشاعر الجاهلي تفطن من حالة وعي جماعي إلى حالة وعي فردي، حين انتقل أو غير الفخر بمناقب القبيلة، إلى الفخر بذاته و أناه، أي من "النحن القبلية" إلى "الأنا" بيد أن تيار الذاتية في الشعر الجاهلي لا تكاد تخلو منه قصيدة، إلا أنها في معظم الأحيان

<sup>(1)</sup> محمد بهاوي: في فلسفة الغير، ج6، ص 51.

<sup>(2)</sup> ينظر: حبيب بلدي: نوابغ الفكر الغربي -ديكارت-، ط2، دار المعارف، مصر، ج12، ص 134.

<sup>(3)</sup> ينظر: جعفر عبد الوهاب: أضواء على الفلسفة الديكارتية، دط، دار الفتح للطباعة والنشر والتوزيع، 1990م، ص 142.

تكون مقنعة ومخفية، أي غير ظاهرة يحاول الشاعر إخفاءها وراء معادلات شعرية، في حين ظهرت هذه الذاتية واضحة سافرة في شعر الصعاليك. (1)

ومن المواضيع التي عالجها الشاعر الجاهلي التي تربط له حبلا وثيقا مع ذاتيته المقدمات الطللية والغزلية التي تعبر عن ذاتيته، وكذلك الأغراض الشعرية لها ارتباطا وثيقا بالذات، فما بكاء الشيب والشباب في القصيدة إلا صورة عن ذات الشاعر فيها ووعيه الفردي، كذلك وصف السيول ومظاهر الطبيعة، وهذا وعي من الشاعر لذاته مجسد في قصيدة فنية بأسلوب جيد.

ومن نماذج وصف الطبيعة التي هي ملاذ الشاعر الوحيد لتسلية همومه "وصف الليل" لكونه مرتبطا بالهموم والأحزان والمواجع المتراكمة في نفس الشاعر من نوائب الدهر، وبهذا يكون نموذجا صريحا لوعي الشاعر بنفسه والترفيه عنها من خلال إخراج ما بوجدانه، يقول المرؤ القيس:(2)

وَلَيْلِ كَمَوْجِ البَحْرِ أَرْخَى سُدُولَهُ عَلَيٌ بِأَنْوَاعِ الهُمُومِ لِيَبْتَلِي فَقُلْتُ لَهُ لِمَا تَمَطَّي بِصُلْبِهِ وَأَرْدَفَ أَعْجَازًا وَنَاءَ بِكَلْكَلِ أَلَا أَيُّهَا اللَّيالُ الطَّوِيلُ إِنْجَلِي بِصُلْبِحِ وَمَا الإِصَّبَاحُ مِنْكَ بِأَمْثَلِ

غير أن شعر الصعاليك فيه ذاتية واضحة حيث كان شعرهم بوتقة للهموم والأحزان، وتعد "لامية الشنفرى" والتي هي أكبر دليل على تمرده، وخروجه إلى عالم الصعلكة، أفرغ فيها ما تحمله نفسيّتُه من معاني الظُلم والاحتقار التي طالما عانى منها في حياته داخل القبيلة، وكان تمرده على النظم الظالمة لسببين هما: الفقر والعرق.

<sup>(1)</sup> ينظر: وهب أحمد رومية: شعرنا القديم والنقد الجديد، ص 179، 182.

<sup>(2)</sup> أبي عبد الله الحسين بن أحمد الزوزني: شرح المعلقات العشر، تح: عبد الرحمان المصطاوي، ط2، دار المعارف، لبنان، 2004م، ص 44، 46.

فمثلا عند تحدث الصعلوك عن الفقر والجوع لا يتكلم عنهما من الزاوية العامة، وإنما يتحدث عنها الشاعر لذاته الفردية، إذ يقول الشنفري في لامية العرب: (1)

أَدْيَهُ مَطَالِ الجُوعِ حتى أُمِيتَهُ وَأَضْرَبُ عَنْهُ الذَّكْرَ صَفْحًا فَأَذْهَلُ وَأَضْرَبُ عَنْهُ الذَّكْرَ صَفْحًا فَأَذْهَلُ وَأَسْتَفُ تُرْبَ الأَرْضِ كَيْلاً يُرَى لَهُ عَلَى مِنَ الطُّولُ المُرْقُ مُتَطَوّلُ

فالشعر الجاهلي تجلى فيه وعي بذات الشاعر من خلال طرح آلامه وآهاته على فراق المحبوبة وبكاء ديارها الدراسة، ومختلف الأغراض التي تشبع الذات و تفخر بفضائلها ومحاسنها، إلا أن هذا الوعي يكون عادة مخفي ومقنع بينما كان واضح في شعر الصعاليك الذين شكوا هموم الدهر التي دفعتهم إلى العيش في هذا الفضاء الرّحب، وفخرهم بنخوتهم وعدم تقبلهم للضيم والاستبداد الذي يمارسه سادة القبيلة على طبقة الفقراء.

#### • الإختلاف:

وهو تتبع الإنسان لشيء جديد يختلف عن السابق، سواء كان الشيء فكري أو فعلي وكذلك عدم تتبع الآخرين في أفكارهم وأعمالهم ومحاولة ابتكار أشياء جديدة.

الاختلاف سلوك إيجابي يوحي إلى التطور الفكري والرقي الحضاري به تتقد الأمم لكونه يبحث عن النتوع والثراء، فهو يبحث عن وجهات النظر، وبهذا يكون طريقا إلى النطور والإبداع. (2)

وهنا نجد أن الاختلاف يبحث عن التعدد، والاعتراف بالغير حين يكون المرء يختلف عن شخص آخر ولا يتبعه فيما أنتجه فهذا يعني أنه يقر بوجوده. (3)

<sup>(1)</sup> الشنفري: الديوان، تح: إيميل بديع يعقوب، ط $_2$ ، دار الكتاب العربي ،بيروت، 1996، ص $_2$ .

<sup>(2)</sup> ينظر: أعمال الملتقى الدولي للسرديات: القراءة وفاعلية الاختلاف في النص السردي، المركز الجامعي لبشار، يومي 3/ 4 نوفمبر 2007.

<sup>(3)</sup> ينظر: المرجع نفسه.

وهو يعني «تكريس الحاضر من أجل بنية ثقافية تتصل بنموذج فكري تجاوز الواقع نفسه». (1) لأن الواقع يتبدل والحياة تتطور.

وفي واقع الثقافة العربية يظهر الاختلاف على أنه «الوسيلة لتعميق الرؤى الذاتية من جانب، والحوار مع الآخر والتفاعل معه من جانب آخر، وجعل الحاضر موجها ومنطلقا من التصورات الفكرية... والدعوة إلى ذات هي مجموع ذوات كُفؤة، وقادرة على إنتاج الفعل والتفاعل مع الآخر على نفس المستوى من المقدرة والإمكانية».(2)

وهو لا يعد نقصا أو عيبا بل إنه على العكس قوة وإمكان (3) ، فهو يؤدي إلى التطور وإعادة بناء شيء خاص في عالم طَغَت عليه ثقافة المطابقة التي عجزت عن تحقيق التطور والإبداع، فالاختلاف يكون بالتّغيير، والخروج عن العادة، وكسر الرّتابة.

وليس المقصود به القطيعة مع الماضي والحاضر والاستهانة بهما، ذلك أن القطيعة لا تحقق إلا بالعزلة والانغلاق على الذات ومطابقتها على نحو نرجسي، و يمكن من الدخول في حوار متكافئ مع الآخر. (4)

وللاختلاف ظهور جلي عند طائفة الصعاليك في العصر الجاهلي، فالصعلوك بخروجه عن القبيلة وخلعه لها هو يبحث عن الاختلاف والتميز وعدم السير في طريق الجماعة التي تُخضعه الخضوع التام لهذه القبيلة وتقاليدها وأعرافها، وبخرجه عنها يعني أنه يحاول أن يغير ويبدّل حالة القيد بالحرية.

وشعرهم هو الآخر لا يخلو من الاختلاف أيضا، فشعراء هذه الطائفة لم يخرجوا عن القيم القبلية فحسب ،وإنما سجلوا خروجاً عن عمود الشعر كذلك.

<sup>(1)</sup> ينظر: عبد الله إبراهيم: المطابقة والاختلاف، ص 10.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 10.

<sup>(3)</sup> ينظر: على حرب: نقذ النص، طه، المركز الثقافي العربي، المغرب، 2005م، ص 20

<sup>(4)</sup> ينظر: عبد الله إبراهيم: المطابقة والاختلاف، ص 8.

حيث يقول "يوسف خليف": «حين ننظر في شعر الصعاليك... فأول ما يلفت نظرنا فيه أنه شعر مقطوعات، ولسنا نعني انعدام القصيدة فيه وإنما نعني ذيوع صيت المقطوعة أكثر من ذيوع صيت القصيدة». (1)

فشعرهم كان أكثره مقطوعات والسبب في ذلك؛ أن الشعر الجاهلي طول القصائده يرجع إلى المقدمات الطّللية، والخروج عنها كان نتيجة لقصره، كما أن أشعارهم عرفت بالوحدة الموضوعية؛ أي تفرد كل قصيدة بموضوع دال عليها ونحن نعلم أن هذه الظاهرة لم تعرف في الشعر الجاهلي. (2)

ولأن المقدمة الطّللية تخلّ بالوحدة الموضوعية فكان الخروج عنها منطقي مادام الشاعر يبحث عن الوحدة في شعره، في حين استعملوا مقدمات "حواء الخالدة"؛ وهي ليست المرأة المحبوبة عند الشاعر القبلي، ولكنها المرأة الحريصة على فارسها وليست التي يبكي حبها وأيامه معها. (3)

هذه مظاهر الاختلاف الاجتماعي والفني عند الصعاليك الذين خرجوا عن المجتمع واختلفوا عنه بحثا عن الحرية والتخلص من القيد، والقصائد هي الأخرى عندهم لا تخلو من الاختلاف، فهم خرجوا عن المقدمة الطللية وتقيدوا بالوحدة الموضوعية.

التغير يكون وفق هذه العناصر الثلاثة: الحرية، الوعي، الاختلاف، فالتغير والإبداع يجب أن يكون المبدع حرا يتناول أي موضوع، لا تحكمه ضوابط ولا قواعد، وكذلك يجب أن يحس بذاته ويتغنى بها وليس بالجماعة كما هو معروف عند الشعراء القبليين، وأما الاختلاف فهو مشروط في كل شيء، فما هو صالح في عصر ما يفقد صلاحيته في عصور لاحقة، وما هو محبوبا عند شخص ما ليس بالضرورة يحبه كل الناس.

<sup>(1)</sup> يوسف خليف: الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ص 259.

<sup>(2)</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 266.

<sup>(3)</sup> ينظر: المرجع نفسه ، ص 268.

الفصل الثالث الثّابث والمنفير في شعر عروة بن الورد أوّلا - الثابت الاجتماعي في شعر عروة بن الورد ثانيا - المتغير الاجتماعي في شعر عروة بن الورد كان الشعر الجاهلي ترجمة للحياة الاجتماعية التي عاشها الشاعر، فهو قبليا يتغنى بالذات الجماعية القبليّة أي يفتخر بها وبمنْجزاتها، ويُحاول حماية مصالحها، ويمدح حكامها ويهجو أعداءها، فكانت القصيدة تجسيدا لكل المظاهر القبليّة؛ وكلُّ القيّم الإنسانية التي اتبعها الجاهلي وفقا لتعاليم القبيلة وقيودها وأغلالها التي ضيقت من حرية الفرد أو الشاعر. في حين أن شعر "الصعاليك" خرج عن هذه الأغلال وحوّل الذات الجماعية المعروفة في الشعر إلى ذات فردية، حيث فخر بنفسه وبطولاته في حياة السلب والنّهب مع جماعته، كما تخلّى عن بعض القيم الاجتماعية القبليّة، وحافظ على بعضها مع تحويلها وإضفاء صبغة جديدة عليها، فهناك قيم ثابتة ثبت عليها الصعلوك، وهناك مواقف أخرى رفضها وتمرّد عليها.

### أولا- الثابت الاجتماعي في شعر عروة بن الورد:

كان في شعر الصعاليك قيم اجتماعية ثابتة، لم يخرجوا عنها لأنهم تربوا عليها فهم أعضاء من هذا المجتمع، فالقيم التي بتها فيهم لا تُقطع ولا تنقطع بسهولة، فالقبيلة رعته رغم أنها قلّت من شأنه أمام طائفة منها –أي السّادة–، فالصعلوك قبل تمرّده كان ذائبا في النحن الجماعية القبلية، و "عروة بن الورد" واحد من هؤلاء الشعراء الصعاليك بالرغم من أنه لم يقطع صلته بقبيلته ، وإنما كانت ثورته على التقسيم الطبقي، و كانت صعلكته صرخة عارمة على الفقر، وكان خروجه عن المجتمع القبلي تأمين عيش له وللفقراء المحتاجين، و أخلص للقبيلة حمى مصالحها.

#### 1-العصبية القبلية:

لقد مثّلت العصبية القبلية عند الجاهلي قمّة إخلاص الفرد لجماعته وقبيلته، فالشاعر الجاهلي همّه الوحيد مصالح القبيلة، إذ تتاول قضاياها وأحوالها السياسية والاجتماعية منها، وقد كان غرض الافتخار والاعتزاز بالقبيلة من أكثر الأغراض طرقا لدى الشاعر الجاهلي وذلك وفقا لمقولة "الشاعر لسان القبيلة" فكان يمثل الأدوار كلها؛ فهو الخطيب والنّاهي والمُحمِّس على خوض الحروب لإعلاء شأنها، ومن المعلوم أنه لا يوجد شيء يعلي شأنها سوى الحرب أو الشعر.

وعروة بن الورد بالرغم من أنه صعلوك إلا أنه يكنُّ الولاء لسيد القبيلة فهو يقول: (1)

لِكُلِّ أَنَاسٍ سَيِّدٌ يَعْرِفُونَ لَهُ وَسَيِّدُنَا حَتَّى الْمَمَ لَا مَرْبَنِي عُلِقُوقَ حَليلَتى فَلَمْ أَعَصها، َ إِذًا لَمَضَ لِيعُ الْمَمْ لَعْدُوقَ حَليلَتى

ومن هذه الأبيات يَتبَيّن أن عروة يكنُ الولاء لسيد القبيلة "عَبسُ" "الرّبيع بن زياد"، ويجعله السيد حتى الممات، فهو يقدّم له السيادة المطلقة، وهذا يمثل لنا مظهرا لثبات عروة

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، تح: سعدي ضناوي، ط $_1$ ، دار الجيل، لبنان، 1996، ص 190.

على قيم القبيلة، فذاتيَّته هنا خاضعة ومتماهية مع الجماعة أي "النحن القبلية"، لأنه من المعلوم أن أهل القبيلة يكنّون له هذا الوفاء والإخلاص والصّدق.

كما أن شاعرنا أيضا يخاف على مصالح القبيلة، وهو يعير "بني ناشب" بالتخاذل في القيام بواجبهم تُجاهها، وتهرّبهم من تحمّل المسؤولية، ويلومهم عن ترك سُفهائهم ينالونه بالسوء، وهو يخيرهم بين أن ينهوهم عن ذلك، وإما أن يشنّ الحرب عليهم، وهي تكون كلمة الفصل بينه وبين قوم بنى ناشب: (1)

أَيَا رَاكِبَنْ إِمَّا عَرَضْتَ فَبَلَغَنْ بَنَيْ نَاشِبٍ عَنِّي وَمَنْ يَتَنَشَّبُ أَيًا رَاكِبَنْ إِمَّا عَرْضْتَ فَبَلَغَنْ وَتَارِكُ هَدَمِ لَيْسَ عَنْهَا مُذَنَّبُ؟ أَكُلُكُمْ مُخْتَارُ دَارِ يَحُلُهَا مُذَنَّبُ؟

عروة هنا يريد تبليغ رسالة لــ "بني ناشب" كافة أهل الديار والمُنتسبين ومن يريد التشبه بهم بمضمون الرسالة؛ وهي تهربهم من واجبهم القبلي الذي يتمثل في حماتها ونصرتها.

وهو يواصل المقطع الشعري ويقول: (2) وَأَبْلِغْ بَنِي عَوْدٍ بَنِ زَيْد رِسَالَةً فَإِنْ شَئْتُمْ عَنِّي نَهَيْتُمْ سَفِيهَكُمْ وَإِنْ شَئْتُمْ حَارَبْتُمُونِي إلَى مَدَى فَإِنْ شَئْتُمْ حَارَبْتُمُونِي إلَى مَدَى فَيَلْحَقْ بالخَيْرَات مَنْ كَانَ أَهْلُهَا

بِآيَةٍ مَا إِنْ يُقْصِبُونِي (\*) يَكْذبُوا وَقَالَ لَهُ ذُو حِلْمِكُمْ: أَيْنَ تَذْهَبُ؟ فَيُجْهِدِكُمْ شَأْقُ الكِظَاظِ المُغَرَبُ وَتَعَلَّمَ عَبَسٌ رَأْسَ مَنْ يَتَصَوَّبُ

فهي ثاني رسالة يقدمها عروة "لبني عود" الذين يفترون عليه الأكاذيب فهو لا يحتمل هذا الموقف المتلبِّس من قبلهم؛ فهم لا يكنون له العداء صراحة فهو يخيرهم إما أن يُسكتوا سفهائهم الذين يمسونه بالسوء؛ في حال عدم تتفيذهم لذلك فهو يتوعدهم بالحرب ويصور نهاية الصراع بفوزه عليهم لأنه يثبت أنه صاحب مبادئ وأخلاق.

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 81، 82.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 83 – 85.

<sup>(\*)</sup> يقصبونني: يشتمونني.

هنا في هذه الأبيات نجد أن عروة يلومهم عن التخاذل في نصرة القبيلة، ثم انتقل إلى تهديدهم و توعدهم بالحرب إن لم يكفّوا عن الإساءة إليه، هذا موقف من عروة يدل على أنه خاضع لأمرها ، وله علاقة مع أقوامها حتى وإن كانت هذه في حالة عداوة، فموقف لومه لهم عن التخاذل يمثل خوفا على مصالح القبيلة، فذاته هنا تتجه وتتحى منحى "النحن القبلية" أو الجماعة التي تسهر على تكامل وترابط قبيلة "عبس"، وهذا يمثل انتماءًا لها ثبات على قيمها.

يَذْكر من مواقفه القبلية أيضا، "يوم التخانق" وكانت قصته غزو "بنو عامر" يوم "شَعْر"، وكان أول من لقوا يومئذ "بني عبس"، فانكشفوا وأصيب ناس منهم من "بني جعفر" فزعموا أن "عامر بن الطّفيل" أدركه العطش فخشي أن يؤخذ فخنق نفسه، وهنا في هذه الأبيات الأربعة جسّد عروة "النحن القبلية" المتماهية مع الجماعة الخاضعة للقبيلة المدافعة عنها، فيقول: (1)

وَنَحْنُ صَبَحْنَا عَامِرًا، إِذْ تَمَرَّسَتْ
بِكُلِّ رُقَاقِ الشَّفْ رَتِينِ مَهَّنَدٍ
عَجِبْتُ لَهُمْ إِذْ يَخْنِقُونَ نُفُوسَهُمْ
يَشُدُ الحَلِيمُ مِنْهُمْ عَقْدَ حَبْلِهِ

عُلاَلَةً أَرْمَاحٍ وَضَـرَبًا مُـذَكَّراً وَلَدْنٍ مِنَ الخَطِيِّ قَدْ طُرَّ أَسْمَـراً وَلَدْنٍ مِنَ الخَطِيِّ قَدْ طُرَّ أَسْمَـراً وَمَقْلَتُهُمْ تَحْتَ الوَغَى كَانَ أَغْدَرا أَلاَ إِنَّمَا يَأْتِي الذي كَانَ حُدِّراً

عروة يقول لما تعرضوا لشر "بني عامر"، أتوهم في الصباح وأمْعنوا فيهم طعنا بالرماح والسيوف وهو يشير إلى خنق "ابن الطفيل" نفسه، ويعجب من هذا لأن الموت في الحرب خير من أن يخنق نفسه، فهو في البيت الأخير يفخر بقومه وشجاعتهم وهو يرى أن القتل بسيوفهم معروف أي؛ "بنو عامر " سمعوا به من قبل.

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 165 - 167.

وعروة يفتخر ببطولاته وشجاعته داخل القبيلة فهو يُلبِّي نداء النجدة لقومه حين بُضامون: (1)

أَتَجْعلُ إِقْدَامِي إِذَا الخَيْلُ أَحْجَمَتْ سَوَاءً وَ مَنْ لاَ يُقْدِمُ المُهْرَ فِي الوَغَى إِذَا قِيلَ: يَا ابْنَ الوَرْدِ أَقْبِلْ إِلَى الوَغَى

وكرِّي إذا لَمْ يمنَعِ السدُبْرَ مَانِعُ وَمَنْ دُبْرُهُ، عِنْدَ الهَزَاهِزِ ضَائِعُ؟ أَجَبْتُ فَلاَقَانِي كَمَّيِّ مُقَارِعُ

إن شجاعة عروة متجاوزة لتصبح مطلبا قبليا فقومه يستنجِدون به فهو يُقبل إلى الحرب في الأوقات الصعبة أي حين يخاف الآخرين.

عروة يظهر ثابتا و وفاءا لقيم القبيلة وإخلاصا في الذود عنها، فهو يتعصب لها ويحارب أعداءها بكل جوارحه، بل يحميها بكل ما أوتي من قوة، وكان يفتخر بنسبه إلى قبيلة "عبس": (2)

مَا بِي مِنْ عَارٍ إِخَالُ عَلَمْتُ هُ إِذَا مَا أَرَدْتُ الْمَجْدَ قَصُرَّ مَجْدُهُ مُ فَيَا لَيْتَهُمْ فَيَا لَيْتَهُمْ لَمْ يَضَربُوا فِيَّ ضَرْبةً ثَعَالبُ في الحَرْب العَوان فَإِنْ تَبُخْ

سوَى أَنَّ أَخْوَالِي إِذَا نُسبُوا نَهُدُ فَأَعْيَا عَليَّ أَنْ يُقَارِبَنِي مَجْدٌ وَأَنِّي عَبْدٌ فِيهِمُ وَأَبِي عَبِدُ وَتَنَفْرِجِ الجُلِّي فَهُمْ الأَسْدُ

فعروة هنا يظن أن العار الوحيد الذي لحق به هو نسب أخواله الله في قبيلة نهد فعند العرب اكتمال النسب فهو شرف الجدين: والد الأب و والد الأم، ويُقال عمن يجمع ذلك معم ومخوّل، ومن يكتفي بجد واحد هو كطائر بلا جناح، هذا هو إحساس عروة فهو يتمني لو لم يكن لهذا علاقة بتكوين شخصيته، و ينعت أخواله بالجبن.

فلهذا الافتخار بالنسب الأبوي والخجل من نسب الأم ما هو إلا عصبية قبلية وثبات على قيمها، لأن "نهد" تنتمي إلى "قضاعة" وهي قبيلة وضيعة الشأن.

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 181.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 113، 114.

فافتخاره بنسب أبيه ما هو إلا عصبية قبلية كانت تحرَّكه، إذ يعتبر أن أباه لا لوم عليه في رهان "حذيفة"، ونسبه إلى" قيس" نسب يفتخر به فهو صاحب أمجاد وأن خطأه الوحيد هو زواجه من "بنى نهد" إذ يقول: (1)

لاَ تَلُمْ شَيْخِي فَمَا أَدْرِي بِهِ غَيْرَ أَنْ شَارَكَ نَهْداً فِي النَّسَبُ كَانَ فِي قَيْسٍ حَسِيبًا مَاجِدًا فَأَتَتْ نَهْدُ عَلَى ذَاكَ الحسبَ

فالقبائل الجاهلية كان لكل واحدة منها فرسانا يحمونها ويسهرون على تحقيق مصالحها، فبالنسبة لهم أنهم جماعة واحدة، أي أنهم جزء لا يتجزأ منها ، وكان عروة واحد من هؤلاء الشجعان الذين أخلصوا للقبيلة وهذا من خلال شعره الذي خضعت فيه ذاته إلى "النحن القبلية"؛ فهو افتخر بشجاعة قومه.

#### −2 الشجاعة:

الشجاعة بلغت عند الجاهلي أرقى المراتب لأنها تعلي من شأن قبيلته من خلال خوض الحروب، والأخذ بالثأر الذي ساهم كثيرا في نشوب معارك عدة، لأن العرب قديما كانت إذا قُتل أحدهم يجب أن يُثأر له حتى تُسترد قيمة القبيلة أمام القبائل الأخرى، فالمجتمع الجاهلي عرف إيمانا بالوحدة القبلية فما إن قتل أحدهم فتُسل سيوف القبيلة كلها تثأر له.

حين قتلت "طيئ" عنترة قال "عامر بن الطفيل" «لا ترك الله لطيئ أنفا إلا جدعه: أما علينا فليوث، وأما على جيرتهم فلا شيء وقد قتلوا فارس العرب...». (2) فغزت "قبيلة عبس" "قبيلة طيئ" وسبوا نساءهم، فيقول عروة مطمئنا قوم ابن الطفيل و معرّضا "ببني طيئ" في خطابه للوسيط الشعري الوهمي المعروف في الشعر الجاهلي: (3)

أَبْلِغْ لَدَيْكَ عَامِراً، إِنْ لَقَيْتَهَا فَقَدْ بَلَغَتْ دَارُ الحِفَاظِ قَرَارَهَا رَحَلْنَا مِنَ الأَجْبَالِ أَجْبَالِ أَجْبَالِ أَجْبَالٍ أَجْبَالٍ أَجْبَالٍ أَجْبَالٍ أَجْبَالٍ أَجْبَالً طَيْيِء

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 85، 86.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص169.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص170،171.

## ترَى كُلَّ بَيْضَاءِ العَوَارِضِ طَفْلَةِ تُورِي، إِذَا شَالَ السِمَاكُ، صِدَارَهَا (\*)

هنا عروة يفخر بشجاعة قومه وانتقامهم لمقتل عنترة فهو يستعمل "ضمير نحن" الذي يوحى لانتماءه وثباته على قيم قبيلته.

ومن فخره كذلك بشجاعة قومه أن عروة سبى امرأة من "بني عامر" يقال لها "ليلى بنت شعواء" فمكثت عنده زمانا إلى أن احتالت إلى الوصول إلى أهلها، وبعدها سبى "بنو عامر" امرأة من" بني عبس" يقال لها "أسماء" فلم تمكث إلا يوما حتى استنفذها أهلها، فلما بلغ عروة فخر "عامر بن الطفيل" يذكّره بأخذ ليلى الهلالية: (1)

فَمَأْخَـذُ لَيْلَى ، وَهْيَ عَذْرَاءُ، أَعْجَبُ (\*1) ورُدِّتْ إِلَى شَعْـوَاءَ، وَالرَّأْسُ أَشْيَبُ (\*2) عُداةَ اللَّـوَى ، مَغْصُوبَةً ، يَتَصَبَّبُ (\*3)

إِنْ تَأْخُذُوا أَسْمَاءَ، مَوْقِفَ سَاعَةٍ لَبِسْنَا زَمَاناً حُسْنَهَ ا وَشَبَابَهَا كَمَأْخُذُنَا حَسْنَاءَ كُرْهاً وَ دَمْعُها

فهو يعتبر أن ما كسبه بنو عامر من أسر أسماء التي بقيت يوما أو بعض يوم عندهم، ليس كأسر عروة لليلى، ويقيم مقارنة بينهما أن أسماء كانت متزوجة وليلى كانت عذراء حين سُبيت، والمعروف أن حماية العذارى في القبيلة مشدَّدة، بالرغم من هذا خُطفت ليلى، وهذا دليل على قوته وقوة قبيلته "عبس"، وعدم قدرة بنو عامر على رد ليلى، حتى ردّت إلى أمها وهي شائبة الرّأس دلالة على طول مكوثها عند عروة وقوة "عبس" حين استطاعت رد أسماء بعد يوم واحد من اختطافها.

هنا أنا الشاعر متّحدة مع "النحن القبلية" فهو رد على "عامر بن الطفيل" هذا الرّد المتمثل في قوة قبيلة -عبس- واستعادتها لأسماء، بينما ليلى مكثت طويلا وقومها لم يحرّكوا ساكنًا.

<sup>(\*)</sup> عارضي وهي الثنايا الأربع أسنان التي تلي الأنياب، تفري تمزق وتشقق، السماك: نجم وارتفاعه في السماء دليل على طلوع الفجر، صدارها: الصدار وهو الثوب.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص 87، 88.

<sup>(\*1)</sup> أخذ أسر: أعجب: من العجب وهو الزهو

<sup>(\*2)</sup> لبسنا: من لباس الرجل امرأته، فقال تعالى: «هن لباس لكم وأنتم لباس لهن».

<sup>(\*3)</sup> اللوى: منقطع الرمل ويصد به الموقع الذي كثر فيه الأسر.

هنا توضّحت "النحن القبلية" عند عروة التي تمثل ثباته وقبوله للمجتمع، فهو يشارك في حروبها وغزواتها ويفخر بانتصاراتها ويهجو من يمس شرفها، وهذه المظاهر تكون نابعة كما جاء في القسم النظري- من الخضوع لقيد المجتمع والوعي الجماعي، أي أن الشاعر يعي بجماعته لا بنفسه، ويُماثل ويُطابق ما وجِدت عليه القبيلة من أعراف وسلوكات.

### 3- الطبقيّة:

كانت القبيلة الجاهلية مقسمة إلى ثلاث طبقات على رأسها شيخ القبيلة: طبقة السادة، وطبقة الأحرار، وطبقة العبيد، وكما هو معروف أن القبيلة الجاهلية فرقت بين أبناءها كل التفرقة، وكانت طبقة العبيد مظلومة ومسلوبة الحقوق؛ وهي تضم الفقراء و الأغربة والأفراد الذين خلعتهم قبائلهم.

وهذا التقسيم الطبقي لقي قبُولا من طرف الأفراد، فكل طبقة حافظت لما لها من واجبات وما عليها من حقوق، وحتى الجلوس في مجالس الروساء أو ملوك القبائل، وفي تقديم الطعام والشراب لها أعراف خاصة، فالسيِّد أو الملك الذي يُمثل الأشراف، ويليه من يجلس إلى يمينه، ويليه من يجلس إلى يساره. (1)

ولعل تجسيد التعيير بالنسب في شعر "عروة "دليل على وجود ما يعرف الطبقية في هذا العصر؛ فهو يشكو تعيير قومه له بنسب أخواله إلى قبيلة "نهد" وهذه الأخيرة كانت وضيعة الشأن. فهو يفخر بنسب أبيه وكونه من أشراف قبيلة "عبس" ويقول أنه لا شيء يعيب عليه سوى أنه شارك هؤلاء القوم -قوم نهد- في النسب: (2)

غَيْر أَنْ شَارَكَ نَهْداً فِي النَّسَبُ فَأَتَتُ نَهْدٌ علَى ذَاكَ الحَسَبُ

لَا تَلُـمْ شَيْخِي فَمَـا أَدْرِي بِـهِ كَـانَ في قَيْس حَـسيباً مَاجِداً

<sup>(1)</sup> ينظر: أدونيس، كلام بدايات، ص 63.

<sup>(2)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 85، 86.

إذ يرى أن أباه لا لوم عليه إذ راهن "حذيفة" وكونه سببا في حرب "داحس والغبراء"، لكن اللّوم الوحيد الذي يقع على أبيه هو نسبه لقبيلة أقل شأنا من "عبس" وهذا من مظاهر الطبقية فاكتمال النسب عند العرب باكتمال شرف الجدين.

كذلك من شعره عن تعبيره بنسب أمه: (1)

هُمْ عَيَّرُونِي أَنَّ أُمِّي غَرِيبِ مَا يُعيَّرُ؟ ويذكر تعبيره بالنسب في موضع آخر فيقول: (2)

أَعَيَّرْتُمُ ونِي أَنَّ أُمِّي نَزِيعَةٌ؟ وَهَلْ يُنْجِبْنَ فِي القَّوَمِ إِلَّا الثَّزَائِعُ؟ (\*) وَهَلْ يُنْجِبْنَ فِي القَّصَوْمِ إِلَّا الثَّزَائِعُ؟ (قَمَا طَالِبُ الأَوْتَارِ إِلَّا إِبْنُ حُرَّةٍ طَويلُ نِجَادِ السَّيْفِ، عَارِي الأَشَاجِعُ

فهو هنا يقول أنَّ الأبناء النُّجباء هم الذين ولدتهم الأمهات النزائع محاولا نفي التَّعيير بالنسب عنه ، ونسْب نفسه إلى طبقة الأحرار ، فهو يثبت أن أمه امرأة كسائر نساء القبيلة.

وحديثه عن الفقر أيضا يدل على أن الطبقية كانت هي قوام المجتمع الجاهلي، حيث كان الغني يحاط بهالة من التقدير والتكريم في حين أن الفقير كان ضعيفا في مجتمعه لا يملك شيئا، فهو موجود لخدمة أسياده.

فكانت قبيلة عبس ككل القبائل العربية لها سيد يولي له الكل الولاء والإخلاص المطلق وعروة بن الورد يقر لهذه السيادة يقول: (3)

لِكُلِّ أَناسٍ سَيَدٌ يَعرِفُونَ لَهُ وَسَيّدُ وَسَيّدُ نَا حَتَّى الْمَمَاتِ رَبِيعُ لِكُلِّ أَناسٍ سَيَدٌ يَعرِفُونَ لَهُ أَعْصِهَا، إِنِّي إِذاً لَمَضِيعُ إِذَا أَمَرَتْنِي بِالْعُقُوقِ حَلِيلَت عِي

والإقرار بالسيّد يعني الإقرار بالطّبقات الأخرى داخل القبيلة، بما أن هناك سيد فإن هناك ناس يخدمونه وهناك من يخدمهم أيضا.

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان ، ص 163.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه ، ص 191.

<sup>(\*)</sup> التربعة: المرأة التي تتزوج من غير أهلها.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص 192.

وشعره فيه تجسيد للفقر و الغنى هذا أيضا من مظاهر الطبقية في المجتمع وغياب العدالة الاجتماعية والتساوي بين الأفراد في الحقوق والواجبات، فواجبات العبد كثيرة، وحقوقه مهضومة فهو يخدم الطبقة الراقية.

يصور عروة حالة الفقير الذي يخدم الأشراف بصورة:(1)

قَليلُ التِماسِ الزادِ إِلَّا لِنَفْسِهِ إِذَا هُوَ أَمسى كَالْعَرِيشِ المُجَوَّرِ يُعْينُ نساءَ الْحَيِّ ما يَسْتَعِثَّهُ وَيُمْسِي طَلِيحًا كَالْبَعِيرِ المُحَسَّرِ

فهذا الصعلوك يعين نساء الحي وفي المساء يجد نفسه كالبعير المتعب، وهذا يراه عروة عائد إلى الأعمال الحقيرة والخضوع لإعانة النساء وتلبية حاجاتهن، هذه صورة وضبح فيها عروة خدمة طبقة العبيد لأشراف القبيلة، بولاء وصدق مقابل قُوْت يومهم، وهو ناتج عن التقسيم الطبقي الذي فرضه هذا المجتمع الذي هدر حقوق الفقير وجعل الغني يزداد غنى والفقير فقرا.

حسب المجتمع الجاهلي تكون السِّيادة بالثراء، فالغني هو السيد الذي يخدمه كثير من الفقراء والمعدمين: (2)

لأن المال يمكن صاحبه من فعل الخير، والسيادة تكون بهذه الفعال، وهذا ما سعى البيه أغنياء المجتمع حين جعلوا الكرم قيمة للشهرة وبلوغ الصيت لا لمبلغ إنساني نبيل لمساعدة الفقراء، فالسعي وراء الرزق مطلب يتخلّص منه الفقير من الفقر ويعلي شأنه، ويحقق حريتة، فالفقير منبوذ ومظلوم حتى أهله ينظرون إليه نظرة احتقار وازدراء.

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 151.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 115.

فعروة بن الورد يطلب من زوجته أن تتركه يسافر لجلب الرزق، لأن العيش دون غنى كأنه موت، فالمجتمع يحتقر هذا الفقير: (1)

رَأَیْتُ النّاسَ شرُّهمُ الفَقیرُ وَإِنْ أَمْسَی لَهُ حَسَبٌ وَخِیرُ حَلیلَتُهُ وَیَنْهَرُهُ الصَّغِیرُ دَعِينِي لِلْغِنَى أَسْعَى ، فَإِنِّي وَأَبْعَدُهُمْ وَأَهْوَنُهُمْ عَلَيْهِمْ ويُقْصيه النَّديُّ، وتَزْدريه

فالمجتمع الجاهلي يحتقر الفقير، وهذا موقف من أهل القبيلة كلهم الصغير والكبير، وحتى زوجته تحتقره وأهل النادي يستبعدُونَه عنهم.

بالمقابل أن الغنى له جلال وتعظيم وتقدير:(2)

يكَادُ فُوَادُ صَاحِبِهِ يَطِيرُ وَلَكِنْ للْغَنيِّ رَبِّ غَفُورُ

وَيُلْفَى ذُو الغِنَى وَلَهُ جَلاَلُ قَليلٌ ذنبُهُ، والذّنْبُ جَـــمٌ

هذا توضيح للطبقية الاجتماعية التي طغت وشاعت في هذا العصر، فالفقير مرفوض من قبل المجتمع رغم أنه يكُن الولاء للقبيلة، ولا يغفر له إن أخطأ في حقها أو في حق أفرادها، بينما الغني يحظى بجلال وتكريم من طرف الكل و يُغفر له كل ما ارتكب من أغلاط.

وقد تتاول شعر عروة كثيرا الحديث عن الغنى و الفقر، و هذا حوار مع أخوه الذي عير عليه نحالة جسمه، فهنا هذا دليل قاطع على أن القبيلة كان الغني فيها سمين نتيجة لكثرة رزقه، أما الفقير يتميز بنحالة تدل على احتياجه: (3)

أَتَهْزَأُ مِنِّي أَنْ سَمِنْتَ وَأَنْ تَرَى بِوَجْهِي شُكُوبَ الْحَقِّ، والْحَقُّ جَاهِدُ فَلاَ تَشْتُمْنِّي يا ابنَ الوَرْدِ فَإِنَّنِي تَعُودُ عَلَى مَالِي الْحُقُوقُ الْعَوائِدُ

فنحالة الفقير وبدانة الغني علامتان على وجود الطبقية في المجتمع وغياب العدالة والمساواة بين الأفراد.

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 174.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 175.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص 123.

ويرد على لسان عروة أن زوجته "تماضر" تحثّه على السعي والسفر وراء الرزق، إذا رأت ماله خوى: (1)

قَالَتْ تُمَاضِرُ إِذْ رَأَتْ مَالِي خَوَى خَاطِرْ بِنَفْسِكَ كَيْ تُصِيبَ غَنِيمَةً المَالُ فِيهِ مَهَابَةً وَتَجِلَّـةً

وَجَفَا الأَقَارِبُ، فَالفَوادُ قَرِيحُ إنّ القُعُودَ، معَ العِيّالِ، قَبِيحُ والفَقْرُ فِيهِ مذلّةٌ و فُضُوحُ

فالفرد الجاهلي يجب أن يحصل على رزقه بيده لأن الفقر فيه مذلة هكذا تقول تماضر زوجة عروة فهي تأمره بالغزو من أجل الكسب وتقول له أن القعود مع العيال قبيح. نخلص إلى أن هذه القيم الثلاثة مثّلث ثابتا في شعر عروة على تقاليد وأعراف ونظم القبيلة، فالعصبية القبلية التي تبناها دفاعا عن قومه، وفخرا بشجاعتهم، و قيمة الطبقية التي كانت قوام المجتمع الجاهلي، فالشاعر من خلال هذا كان مخلصًا للقبيلة، فهو صعلوك ثائر على الفقر وليس على القبيلة وكما عرفنا أنه يكن الولاء الخالص لسيدها "الربيع بن زياد" وكان يتعصب لها ويحمى مصالحها.

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 109.

### ثانيا: المتغير الاجتماعي في شعر عروة:

وبما أن الصعلوك خرج عن القبيلة، فإنه بالضرورة يخرج عن قيمها وأعرافها، لأن هذه أيضا موضوعة وفقا للمصالح الشخصية، فمثلا قيمة الكرم التي أفقدها المجتمع أو القبيلة الجاهلية صبغتها الإنسانية، وأصبحت قالبا ليبلغ بها أغنياء القبيلة شهرة، كما خرجوا أيضا عن العصبية القبلية التي كانت قوام المجتمع الجاهلي، ومن هذه المتغيرات الاجتماعية، نرصد القيم وكيف جسدها الصعلوك في شعره من خلال شعر عروة بن الورد نطبق ونستخرج نماذج شعرية للتمثيل.

#### 1 -العصبية المذهبية:

حين خرج الخلعاء المعروفون بالصعاليك والمتمردون عن مجتمعاتهم القبلية كونوا مجتمعا خاصا بهم خاليا من العبودية والجور محاولين القضاء على الجوع بعمليات السطو والنهب وهذا المجتمع الجديد أفراده تربط بينهم عصبية مذهبية، وهي عصبية استعاضوا بها أو أقاموها بدلا للعصبية القبلية التي كان المجتمع يقوم عليها. (1) ومعنى العصبية المذهبية هي مذهب اتجه إليه الصعاليك وأقاموا مجتمعهم الخاص وفقا لتفكيرهم الموحد في تحقيق العدالة والحرية والتخلص من الفقر والجوع، وهو المذهب المشترك بين هؤلاء الأفراد رفضا لقيود المجتمع التي قيدت الفقير وظلمته.

والمتأمل في شعر الصعاليك يجدهم يجسدون ظاهرة البحث عن الغنى والرحلة في طلبه من خلال الغارات وعمليات السطو.

وهناك من اعتنق الصعلكة لغاية إنسانية تتمثّل في رفع الظلم على المظلومين وحمايتهم من طبقة السادة، محاولا توفير حياة كريمة مثل سائر أفراد القبيلة ولعلّه اشتهر في هذا المجال "عروة بن الورد" إذ يقول "يوسف خليف" «هكذا سلك عروة، يسلب الأغنياء وأموالهم ليوزّعها على الفقراء». (2)

<sup>(1)</sup> ينظر: يوسف خليف، الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ص 320.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 362.

نظرة عروة للسيد في ظل القبيلة قد اختلفت: فهو يرى أن المروءة والسيادة تقوم بينهم باستمرار، فسادتهم يتبع الواحد منهم سابقيه ويسير على خطاه إذ يقول: (1)

إِذَا مَاتَ مِنْهُمْ سَيِّدٌ قَامَ بَعَدْهُ عَلَى مَجْدِهِ غَمْرُ المُرُوءَةِ سَيِّدُ

يقول عروة في سعيه لجمع المال وتوفيره للفقراء ما يحتاجون، فهو دائما يصفهم بالعيال ويشبّه العلاقة بينهما بعلاقة الأب و أولاده:(2)

وَمَنْ يَكُ مِثْلِي ذَا عِيَّالٍ ومُقْتِراً مِنْ الْمَالِ يَطْرَحْ نَفْسَهُ كُلَّ مَطْرَحِ لَيْلُغَ عُدْراً، أو يُصِيبَ رَغِيبَةً وَمُبْلِغَ نَفْسٍ عُذْرَهَا مِثْلُ مُنْجِحِ

السعي واجب الإنسان نحو نفسه و عياله سواء حقق هذا السعي مطلبه أو لم يُوفق فيعُذر، فعروة هنا يضع قاعدة لتأسيس العمل على أساس الجد لا على النتائج التي يتوصل إليها فهو دائما يدعو إلى الرحلة في طلب الغنى وكانت معظم قصائده تحتوي على هذا المطلب بل كان يلح عليه، لأنه يرُد للفقير حقّه من المجتمع القبلي الذي عامله بسوء لفقره وعجزه.

فالصعلكة عنده تمثل ثورة على المجتمع الذي لم يرع حقه كفرد قبلي، وأن يضرب في الأرض الواسعة لجمع المال ويظفر بالرزق. (3) فزوجته أم حسان تطلب منه الكف عن المخاطرة بنفسه: (4)

ذَرِيني ونَفسي أُمَّ حَسَّانَ، إنَّنِي ذَرِيني أُمَّ في البسلادِ لعلَّني ذَرِيني أُطَوِّفْ فِي البسلادِ لعلَّني فَإِنْ فَازَ سَهُمٌ لِلْمَنيّةِ لَمْ أَكُنْ وَإِنْ فَازَ سَهُم كَفَّكُمْ عَنْ مَقَاعد

بِهَا قَبْلَ أَنْ لَا أَمْلِكَ البَيْعَ مُشْتَرِي أَخُلِيكِ أَو أَغْنِيكِ عن سُوءِ مَحْضَرِ جَزُوعاً، وهَلْ عَنْ ذاكَ مِنْ مُتَأْخَسَرِ لَكُمْ خَلْفَ أَدْبَارِ البيوت وَمَنْظَر

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص121.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 105.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص 55.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص 143–146.

فهو يأمرها بالكفّ عن نهيه وتركه يتصرف ويعيش كما يشاء، فإن وقع ونال الغنى خاضها من سوء المقام الذي تعيشه وإن لم يحالفه الحظ ومات فتختار زوجا آخر يناسبها فهو في سباق دائم مع الموت لا يخافها لأنه يعلم إذا حان أجله فلا أحد يستطيع تعييره هذا الأجل، وإن كان الفوز خلّف الموت وراءه وكسب الغنّى و خيرًا يعمّ الجميع، فالخامل الذي لا يرتحل ويغزو في طلب الرّزق ينتظر الزاد من الناس ،هو صعلوك ذليل بائس يعيش في خمول دائم فهو يقبّح صورة هذا الصعلوك، يقول:(1)

لَحَى الله صَعْلُوكاً إِذَا جَنَّ ليلُهُ يَعُدُّ الغِنَى مِنْ نَفسِهِ كُلَّ لَيلَةٍ يَنامُ عِشَاءً ثُمَّ يُصبِحُ ناعِساً قَليلُ التماسِ الزادِ إِلَّا لِنَفسِهِ يُعَينُ نساءَ الْحَيِّ ما يَسْتَعِنَّهُ

مُصافِي المُشَاشِ آلِفاً كُلِّ مَجْزِرِ أَصابَ قِرَاهَا مِنْ صَديقٍ مُيسَّرِ يَحْتُ الْحَصى عَن جَنبِهِ المُتَعَفِّرِ يَحْتُ الْحَصى عَن جَنبِهِ الْمُتَعَفِّرِ إِذَا هُوَ أَمسى كَالْعَريشِ الْمُجَوَّرِ (\*) ويمسي طليحاً كالبعير المُحسَّر (\*1)

يعني عروة بـ "لحى الله" قبح الله الصعلوك الذي إذا جاء الليل يرتاد المجازر يبحث فيها عن العظام التي لا مخ فيها مما يتركه الجزارين فهو يقدم له طعام ليله يعد نفسه من الأغنياء، فهو ساعي وراء اللقمة يعيش حياة بائسة ينام منذ حلول الظلام ويصبح النعاس في جفنه، وهو صعلوك أناني لأنه لا هم له إلا نفسه، لا يمجّد الكرم والإيثار يؤمّن اللقمة لنفسه من خلال أعمال منحطة وحقيرة إذ يقف بين يدي نساء الحي يلبي طلباتهن وما إن يمسي كالبعير المجهد.

وفي المقابل هذا يعطي نقيضا يتمثل في الصعلوك الشريف الكريم الذي يؤمن زاده بقوته وشجاعته دون مد يد العون للآخرين: (2)

<sup>(1) :</sup> الديوان، ص 149. 151.

<sup>(\*)</sup> المجور: المتهدم، العريش المجور: البت المهدم.

<sup>(</sup> $^{1*}$ ) الطليح :الذي أصابه العياء ، المحسر : الجمل الذي أتعب أو الناقة.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 152، 153.

كَضَوْءِ شِهَابِ القابِسِ المُتنَوِّرِ (\*)
بِسَاحَتِهِمْ زَجْرَ المَنيحِ المُشَهَرِ
تَشَوُّفَ أهلِ الغَائبِ المُتنَظَرِ
حَمِيداً، وإنْ يَسْتَغْنِ يوماً فأجْدرِ

وَلَكِنَّ صُعْلُوكاً صَفِيحَةُ وَجْهِهِ
مُطِلاً عَلَى أَعْدَائِهِ يَزْجُرُونَهُ
مُطِلاً عَلَى أَعْدَائِهِ يَزْجُرُونَهُ
وإذا بَعِدُوا لا يَأْمَنُونَ اقْتِرَابَهُ
فَذَلكَ إِنْ يَلْقَ المنيَّةَ يلْقَها

هذه لوحة أخرى للصعلوك تناقض الصورة الأولى، فالثاني صعلوك شريف أبي على وجهه نور مثل النور المنعكس على صفحة وجهه القابس حين يطل على الأعداء يخافونه، فإن زَجَرُوه لا يؤمنون بانصرافه فهم يتوقعون ظهوره في كل لحظة، فهذا الصعلوك المهيب في نظر عروة جدير بأن يصيب الغنى في يوم من الأيام وإذا أدركته المنية فإنه يموت موتا شريفا، فالإغارة وطريق السلب والنهب هي طريق الزرق عند عروة: (1)

سَتُفْزِعُ بَعْدَ اليَأْسِ مَنْ لاَ يَخَافُنَا كَوَاسِعُ فِي أُخْرَى السَوَامِ المُنَفِّرِ يُطَاعِنُ عَنْهَا أوّلَ القَوْمِ بِالقَلَانَ عَنْهَا أوّلَ القَوْمِ بِالقَلَانَ عَنْهَا أوّلَ القَوْمِ بِالقَلَانَ بِالشَّمْطِ الكِرَامِ أُولِي القُوى نِقَابَ الحِجَازِ في السَّرِيحِ المُسَيَّرِ يُنَاقِلْنَ بِالشَّمْطِ الكِرَامِ أُولِي القُوى نِقَابَ الحِجَازِ في السَّرِيحِ المُسَيَّرِ

وهذه خططهم في الإغارة على الإبل وهكذا تمضي الأيام بالصعاليك، فالصعلوك يبين أن هذه عملية دائمة وهي تمثل عمله لأنه الطريق الأنسب لنيل العطاء والغنى والتخلص من الفقر والجوع.

حين كانت سلمى تدعوه إلى ترك السطو والنهب، كانت تماضر تدعوه إلى ذلك: (2) قَالَتْ تُمَاضرُ إذْ رَأَتْ مَالِي خَوَى وَجَفَا الأَقَارِبُ، فَالفُوادُ قريحُ (\*1)

<sup>(\*)</sup> الشهاب كل مصيء يتولد من النار \* القابس حامل القبس \* تشوق الأمر تطلع إليه. فأجدر هو جدير. يستغني نصب الغني.

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 155،154.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 109، 110.

<sup>·</sup> قریح جریح (<sup>1</sup>\*)

ما لِي رَأَيْتُكَ في النَّدِيِّ مُنَكَسِاً وَصِباً، كَأَنَّكَ في النَّدِيِّ نَطِيحُ ؟ (\*) خَاطِرْ بِنَفْسِكَ كَيْ تُصِيبَ غَنِيمَةً إِنَّ القُعودَ، معَ العِيالِ، قَبِيحُ المَالُ فيه مَهَابةٌ وتَجلّــةٌ وفُضُوحُ (\*1)

مع زوجته تماضر انقلبت الآية، في حين كانت سلمى تأخذ عليه كثرة غزواته وصارت الزوجة هي المحرضة على عملية السطو والنهب فهي تقول له: مالي أراك منكس الرأس أأنت قانع بوضعك هذا وتترك الفقر ينهشك، فالقعود مع العيال ليس من شيم الرجال الشجعان خاطر بنفسك لتكسب غنيمة، من يكون ذا مال يُعَظّم ويُقدّر ومن يكون ذا فقر فهو دليل.

فلا عجب أن تتحول الزوجة العادلة فتصبح محفزة على الغزو لا مانعة له فالزوجة العادلة هي التي تحبب الموت لزوجها لأنها رأت الموت الحقيقي هو الفقر. (1)

فهو يحتقر الفقر والفقير ويعتبره شر الناس في نظر المجتمع وهو عكس ذلك لأنه دائما يسعى للغنى ومساعدة المحتاجين لأن ضميره ونخوته لا تطاوعانه على العيش في الذل و مشاهدة الناس الفقراء في حالة مزرية وهو لا يحرك ساكنا.

وهنا يذكر الشاعر دعوته إلى السعي لطلب الرزق:(2)

رَأَيتُ النَّاسَ شرُّهمُ الْفَقيرُ وَإِنْ أَمْسَى لَهُ حَسَبٌ وَخِيرُ حَلِيلَتُهُ وَيَنْهَرُهُ الصَّغِيرُ يَكَادُ فُؤَادُ صَاحِبِه يَطيرُ دَعِينِي لِلْغِنَى أَسْعَى ، فَإِنِّي وَأَبْعَدُهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ وَأَهْوَنُهُمْ عَلَيْهِمْ ويُقطيهِ النَّدِيُّ، وتَزْدرِيهِ ويَلْقَى ذَا الغنَى ولَهُ جَلالٌ

<sup>(\*)</sup> نطيح: مشؤوم.

<sup>(</sup> $^{1}$ ) الفضوح: كشف المساوئ.

<sup>(1)</sup> ينظر: صغير بن غريب عبد الله الغنري: رؤية العالم في شعر الصعاليك حتى نهاية القرن الثالث هجري (رسالة دكتوراه)، كلية اللغة العربية، قسم الأدب العربي، جامعة أم القرى، 1431 هـ/ 1432هـ، ص 264.

<sup>(2)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 174، 175.

## قليلٌ ذنبُهُ، والذنبُ جمٌّ وَلكنْ الْغنيِّ رَبٌّ غَفُورُ

في نظر عروة الفقير شر الناس وهم يستهينون به لهذا هو يخاطب زوجته أن تدعه يسعى للغنى وهذا الحكم على الفقير صادر من الجماعة كلها حتى أهله، بالمقابل إن الغني له قيمة ومهابة وقدر إلى درجة أنه لا يُنظر إلى أخطائه وإن كانت كثيرة.

وكانت هذه العصبية المذهبية نتيجة للصعلكة عند عروة وثورته على الفقر، إذ كان هذا الموضوع الأساسي لخروجه عن المجتمع لينهض بالمظلومين والفقراء، ويؤمّن لهم حاجياتهم لأنه بهذه المذهبية حاول تحقيق العدالة الاجتماعية؛ فهو متعصب لجماعته التي يحاول النهوض بها من عالم الفقر والحرمان والجوع إلى عالم الغنى وسدّ الحاجة.

### 2- الشجاعة:

هنا تبرز الشجاعة بمعنى آخر متغيّر عكس ما كانت عليه مع الثبات حين كان الشاعر يفتخر بقبيلته، بالرغم من أن عروة افتخر واعتز بقومه إلا لأنه لم يتخلى عن الافتخار بذاته ووعيه بنفسه، محاولا إثباتها من خلال استعماله لضمير المتكلم والأفعال الدالة على ذلك.

فهو لم يكتب الفخر موضوعا أو غرضا في مقطوعاته وإنما كان فخره بنفسه في محيط الصّعلكة، لأن هذا الفضاء المكاني الذي اختاره الصعلوك يفرض عليه القوّة والعزيمة وكل ما هو مرتبط بالشجاعة، وعدم الخضوع للفقر والذّل والمخاطرة من أجل الحفاظ على الحياة أو من أجل تأمين ظروف عيشٍ أنسب، فسلَك هذه المخاطر وهو يفتخر بشجاعته مثل قوله:(1)

أَتَجْعَلُ إِقْدَامِي إِذَا الخَيْلُ أَحْجَمَتُ إِذَا الخَيْلُ أَحْجَمَتُ إِذَا قِيلَ: يَا ابْنَ الوَرْدِ أَقْبِلْ إِلَى الوَغَى

وكُرِّي، إِذَا لَمْ يَمْنَــتعِ الدَّبرَ مَانِعُ أَجَبْتُ فَــلَاقَاني كَمـيُ مُقَارِعُ

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 181، 182.

## بِكَفِّي مَنَ المَأْثُورِ كَالمِلْحِ لَوْنهُ حَدِيثٌ بِإِخْلاَصِ الذُّكُورَةِ قَاطِعُ

هنا ينسب ذاته الشجاعة التي تؤهله إلى الثبات في الحرب حين يخاف ويتراجع الآخرين، فهو ليس مثل الفرد المتخاذل الذي يخشى الإقدام إلى المعركة، فشجاعته تمكنه من تلبية دعوة الحرب، فهي عنده مطلبا قبليا. ووصف السلاح عند الشاعر الجاهلي من علامات الشجاعة.

ويواصل قوله في فخره بشجاعته يقول:(1)

فأتركُه بالْقَاعِ، رَهِناً بِبَلْدَةٍ مُحَالِفَ قَاعٍ كَانَ عَنْهُ بِمَعزِلٍ فَلا أَنا مِمَّا جَرَّتِ الحَرِبُ مشتكِ

تَعَاوُرَهُ فِيهَا الضِّبَاعُ الخَوَامِعُ وَلِكِنَّ حَيْنَ المَرْءِ لا بُدَّ وَاقِعُ ولا أَنَا مِمَّا أَحْدَثَ الدَّهرُ جَازِعُ

يصف بطشه في الحرب، فهو يعرفها جيدا لا يخاف الحوادِث المفاجأة فيها، وإن الموت محتوم، ما يحمله الدهر مليء بالويلات التي تُخلفها المعارك.

هنا في هذه المقطوعة كانت ذاتية عروة الفردية واضحة، فهو تخلص من النحن القبلية التي توحي إلى ثباته بل تجاوز الموروث واستعمل ضمير المتكلم "أنا" وما دل عليه من ياء وتاء الداخلتين على معظم الأفعال في المقطوعة، فما هذا إلا وعي بالشاعر بنفسه وحريته وبعده عن قيود المجتمع واختلافا لما جاء فيه.

و في شعر عروة يرد لوم الزوجة وخوفها عليه، بالرغم من معرفته بخطورة الوضع إلا أنه لا يستجيب لها: (2)

تقُولُ: أَلَا أَقْصِرْ مِنَ الغَزْوِ، واشْتكَى سَأُغْنِيكِ عَنْ رَجِعِ المَلامِ بِمُزْمِعٍ لَبُوسُ ثيابَ المَوْت حَتّى إلى الذِي

لَهَا القَوْلَ طَرَفٌ أَحْوَرُ العَيْنِ دَامِعُ مِنَ الأَمْرِ، لاَ يَعْشُو عَلَيهِ المُطَاوِعُ يُوائِمُ إمّا سَائِمٌ، أو مُصَارعُ يُوائِمُ إمّا سَائِمٌ، أو مُصَارعُ

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 183، 184.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 185، 186.

بالرغم من زجر زوجته له عن قيامه بالغزوات إلا أن شجاعته لم تمنعه عن ذلك، فزوجته هنا دعمت رأيها بالدمُوع، وهو ظل ثابتا على موقفه ولم يأبه لأي ضغط منها فالموت للإنسان قدر محتوم فهو يحس بأنه محتاج إلى الآخرين عندما يواجه بطش من هو أكثر منه.

ويقول أيضا: (1)

# فَمَا شَابَ رَأْسِي مِنْ سِنِينَ تَتَابَعَتْ طِوالٍ، ولَكِنْ شَيَّبَتْهُ الوَقَائِعُ

فهو يعتبر نفسه ذا خبرة وحنكة في مجال خوض الحروب، وشيبة رأسه هي من تتابع الحروب وليس من تعاقب السنين وكبره، وهذا فخر بنفسه أي بشجاعته ونخوته تجعلانه يسعى وراء الرزق فهما أيضا تُمكنانه من مساعدة المحتاجين الذين سماهم عياله: (2)

وَمَنْ يَكُ مِثْلِي ذَا عِيَّالٍ ومُقْتِراً مِنَ المَالِ يَطْرَحُ نَفسهُ كُلَّ مَطْرَحٍ لَيَبْلُغَ عُذراً، أو يُصِيبَ رَغِيبةً ومُبْلِغَ نَفْسِ عُذْرَهَا مِثْلُ مُنْجِحِ

فهو قادر على تأمين حاجات جماعة الفقراء وبشجاعته استطاع أن يكون أباً لهم، فهو يقول: أطرح نفسي كل مطرح يعني يذهب في أي اتجاه وإلى أي مكان ويلقي بنفسه في كل مخاطرة من أجل الحصول على الرزق لأنه بالغنى يتحقق مطلبه وهذا الأخير لا يأتي إلا بالشجاعة والاستحواذ على الغنائم وسلب ونهب أصحاب الأموال البخلاء الذين نال منهم الشّح والبخل، وقضى على أية ذرة إنسانية بذواتهم.

وهنا عروة يفتخر بشجاعة الصعلوك يقول: (3)

كَضَوْءِ شِهَابِ القابِسِ المُتَنَوِّرِ بِسَاحَتِهِمْ زَجْرَ المَنْيحِ المُشْهَرِ

وَلَكِنَّ صُعْلُوكًا صَفِيحَةُ وَجْهِهِ مُطِلاً عَلَى أَعْدَائِهِ يَزْجُرُونَهُ

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 188.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 105.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص 152–154.

تَشَوُّفَ أَهِلِ الغائبِ المُتَنَظَّرِ حَمِيداً، وإنْ يَسْتَغْنِ يوماً فَاجْدِرِ كَوَاسِعُ فِي أُخْرَى السَوَامِ المُنَقَرِ (\*)

وإذا بَعُدُوا لا يَأْمَنُ وَنَ اقْتَ رَابَهُ فَذَلْكَ إِنْ يَلْقَ المنيّةَ يِلْقَ ها سَتُفْزعُ بَعْدَ اليَأْسِ مَنْ لاَ يَخَافُنَا

وهو واحد من هؤلاء الصعاليك الشجعان يخافونه الأعداء، الذين يئسوا من قدرة هذه الجماعة على الإغارة، وقوتهم التي تطيح بالعدو، وتمضي الأيام بالصعاليك يوما بعد يوم وهم يغيرون على الأغنياء والقبائل وهي مفخرة لشجاعتهم وقوتهم: (1)

فَيُوماً عَلى نَجِدِ وَغاراتِ أَهلِها وَيُوماً بِأَرضِ ذاتِ شَتِّ وَعَرعَرِ (\*1)

وهذا البيت يدل على كثرة الغزو والبحث عن الغنى والسعي وراء الرزق، ومن الواضح أن يكون أصحاب هذا الغزو شدادا وشجعانا وأقوياء.

تكمن قمة الشجاعة في الإقبال على الحرب، فهنا عروة يفتخر بشجاعته فيقول: (2) وَمَا طَالِبِ الأَوْتَارِ إلاَّ ابْنُ حُـرةٍ طَويلُ نِجَادِ السَّيفِ، عَارِي الأَشَاجِعُ

يُذّكر هنا قومه أنه كثير ما دافع عنهم، وبالرغم من هذا فهم يعيرونه بأمه، فهو يظن أنه أثبت شجاعته، فأمه حرة أنجبت شجاعا يصون مصالح قبيلته، يدافع عنها وينفي عنها صفة "النزيعة"، وهذا يعني أنه ينفي نظرة القبيلة و يلقي عليها اللوم لتعييره "بابن النزيعة".

فهو دائما لا يعود من الغزو دون كسب أي -دون غنائم- مما يجعله يطوف البلاد من أجل تحقيق ذلك: (3)

فمُبْلِغُ نَفْسِي عُذْرَهَا أو مُطَوَّفُ بيوتُهم، وَسَطَ الحُلول، التَّكنَّفُ

فَإِنِّي لَمُسْتَافُ البِلادِ بِسُرْبَةٍ رَأَيْتُ بَنِي لُبْنَى عَلَيْهِمْ غَضَاضَةٌ

<sup>(\*)</sup> السوام: الإبل، \* المنفر: الإبل التي أشرت من مرعاها.

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 155.

<sup>(\*\*)</sup> شت: من شجر الجبال، عرعر: شجر يقال له "الساسم" و "الشيزي"

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 192.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص 196، 197.

يرفض عروة العودة للديار دون غنيمة، لأنه يتصور حالة قومه من الفقر والحرمان وهذا يحتم عليه زيارة أمكنة كثيرة من أجل الكسب، لأجل سد حاجة قومه.

مثّل الفخر الذاتي عند عروة محورا كبيرا، لأن الشاعر يثبت ذاته من خلال الفخر، ممثّلا الوعي بالذات والشعور بها، وهو عكس ما سار عليه الجاهلي من تجسيد للوعى الجمعى (النحن القبلية)، وهي كذلك تمثل تغيرا على مسار القبيلة.

#### 3. العدل والمساواة:

ومن القيم التي نادى بها شعراء الصعاليك في أشعارهم قضية العدل والإنصاف بين الناس أو أفراد القبيلة، لأن هذا الشيء كان مفقودا في المجتمع الجاهلي، فالتقسيم الطبقي جعل حواجز بين أفراد القبيلة.

والشعراء الصعاليك أو طائفة الصعاليك أكثر الناس نالتهم هذه المظالم الاجتماعية، وما كان خروج هؤلاء الفقراء عن قبائلهم إلا للتخلص من العبودية وانعدام الحرية،فكان للمطالبة بالعدل والمساواة في شعر عروة حظ وفير، فهو يحاول تحقيق العدل بين الفقراء والأغنياء دائما، لأنه كان يقوم بعمليات السطو والنهب من الأغنياء، ليوفر للفقراء قوت عيشهم فصعلكة عروة بن الورد ما هي إلا صرخة عارمة على الفقر، ولهذا عمل في عمليات سطوه ونهبه محاولاً استرداد حق هؤلاء الفقراء من الأغنياء.

تمثل شعر عروة في الدعوة إلى العدل والمساواة بين هذين العاملين: (1)

إِنِّي امْرُقٌ عَافِي إِنَائِي شَرْكَةٌ أَتَهْزَأُ مِنِّي أَن سَمِنْتَ وأَنْ تَرَى أَقسَّمُ جِسْمِي في جُسُومٍ كَثِيرَةٍ أَقسَّمُ جِسْمِي في جُسُومٍ كَثِيرَةٍ ويقول أيضا: (2)

دَعيني أُطوّف في البلاد، لعلّني

وأَنْتَ امْرُقٌ عَافِي إِنَائِكَ واحِدُ بِوَجْهِي شُحُوبَ الْحَقِّ، والْحَقُّ جَاهِدُ وأَحْسُو قَرَاحَ الْمَاءِ والْمَاءُ بَارِدُ

أُفيدُ غنًى ، فيه لذي الحقّ محملُ

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 123.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 223.

أليْسَ عَظِيمًا أَنْ تُلِمَّ مُلِمَّةٌ فإنْ نَحْنُ لَمْ نَمْلكْ دفَاعًا بِحَادِث

وَلَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْحُقُوقِ مُعَوَّلُ تُلِمٌ بِهِ الْأَيَّامُ، فَالْمَوْتُ أَجْمَلُ

فهو دائما يسعى إلى تحقيق المال وجمعه من أجل أداء واجب المروءة نحو الفقراء والمعدمين، كما ذكرنا أنه يأخذ من الغني، ويمنح الفقير، وبهذا يحاول تحقيق العدالة الاجتماعية ويقوم بواجبه الإنساني في الوقت نفسه.

كان شعر عروة معظمه مقارنة بين الغني والفقير، وما هي إلا رفضا للحالة الاجتماعية التي غاب فيها العدل، وهو رافضا لنظرة المجتمع للفقير وسلبه من الحقوق، ومقابل ذلك تجليل وتكريم الغني بغض النظر عن ولاء الأول للقبيلة، وربما أخطاء الآخر في حقها ؛ لأنه يغفر له كل ذنب مهما كان كما يقول: "للغني رب غفور": (1)

دَعِينِي لِلْغِنَى أَسْعَى ، فَإِنِّي وَأَهْونُهُمْ عَلَيْهِمْ وَأَهْونُهُمْ عَلَيْهِمْ وَلِهُمْ عَلَيْهِمْ وَيلَفَى ذُو الْغِنَى ولَهُ جَلاَلُ قليلٌ ذنبُهُ، والذنبُ جممٌ ويقول أيضا: (2)

رَأَيْتُ النَّاسَ شَرَّهِ مَ الفقيرُ وَإِنْ أَمْسَى له حَسَبٌ وخيرُ وَإِنْ أَمْسَى له حَسَبٌ وخيرُ يَكَادُ فُؤادُ صَاحِبِ يَطِيرُ وَلَكِنْ للغِنّى ربِّ غفورُ وَلَكِنْ للغِنّى ربِّ غفورُ

والفَقْرُ فيه مذلّةٌ وفُضُوحُ

المَالُ فِيهِ مَهَابَةٌ وَتَجِلَّةً

فإشارته لهذه النقاط تعني أن موقفه يكمن في الرفض التام لهذه الفروق التي أفرزها العيش داخل مجتمع قبلي مليء بالمغالط والمظالم، محاولا الدعوة والمطالبة إلى تحقيق المساواة بين الأفراد.

فعروة يطالب الفقراء بالغزو والضّرب في الأرض لأجل الظفر بالرزق، لأنه يرى أن الفقر مذلة لصاحبه، والعيش فيه أمر فضيع لأن الناس في هذا المجتمع يحتقرون الفقير حتى أقرب الناس إليه، فهو يعتبر أن الموت الحقيقي هو العيش في الفقر، وليس الموت

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 174، 175.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 110.

في الحرب أو غارات السطو والنهب، يقول: (1)

إِذَا المَرْءُ لَمْ يَطْلُب مَعَاشاً لِنفْسِهِ وَصَارَ عَلَى الأَدنَينَ كَلاّ، وَ أُوشَكَتْ وَمَا طَالِبُ الحَاجَاتِ مِن كُلِّ وُجْهَةٍ ويواصل القول: (2)

وَلاَ تَرْضَ، منْ عيش، بدون ولَا تَنَمْ

فَسِرْ فِي بِلادِ الله والْتَمِسِ الغِننَى

شَكَا الفَقْر، أَوْ لامَ الصّديقَ، فَأَكْثَرَا صِلاتُ ذوِي القُرْبَى لَهُ أَنْ تَنَكَّرَا مِنْ النَاسِ إلاّ مَنْ أَجَّدَ وَشَمَّرَا

تَعِشْ ذا يسار، أو تموتَ فتعذراً و كيفَ يَنامُ اللّيلُ من كان مُعْسراً

فالعلة الأولى عند عروة للفقير الذي يشكو الناس عن تخليهم عنه وعدم إعانته في فقره والنهوض بحالته المزرية، ليس الناس وإنما هو لأنه قادر على تحقيق ذلك بنفسه، فالسير وراء الرزق يعلي من شأنه ، والموت في السير وراءه أحسن من الحياة في فقر.

كان عروة يُقدر رابطة الصداقة ويعلي شأن الصديق، وهذا من شيّم الرجال، فالشهم من يعامل الناس ويحترم رأيهم، والصداقة مبنية على المحبة والإخلاص والتفاهم وكذلك الوفاء.

وهذا يدخل ضمن قيمة العدل والمساواة لكونه يربط بين الناس في مختلف طبقاتهم وفئاتهم، لأن في المجتمع الجاهلي كان الناس يتعاملون على أساس الطبقية فلا تعامل لأصحاب واحدة منها مع أفراد دونهم.

ورد في شعر عروة أنه يهجو صديقين له "بلج وقرة" وهما الصعلوكان، ولما أصابًا عنًى نسياه فهو يشبههما بالعنز، لأن هذا الأخير إذا شبع نسى من حوله فيقول:(3)

وَأَيُّ النَّاسِ آمَنُ بَعَدَ بَلِ جِ وَقُرَّةَ ، صَاحِبِيّ ، بِذِي طَلاَلِ النَّاسِ آمَنُ بَعَدَ بَلْ وَدَرِعَةُ بنتُها، نَسيَا فَعَالِي؟ الْمَا أَغْزَرْت في العُسِّ بَلِيْ فَعَالِي؟ سَمَنَ عَلَى الرّبِيعِ فَهُنَّ ضَبِيْطٌ لَهِنَ لَبِالبٌ تحْتَ السِّخَال

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان،، ص 172، 173.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 173.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص 215، 216.

يعطي هنا صورة الصديق الناكر للجميل المغرور الذي إذا ما أصابه رزق نسي من كان له فضلا عليه، فمن هجاءه "لبلج وقرة"، وعيبه لهما هذا التصرف يتوضح مدى تقديره لهذه الرابطة النبيلة.

ويصور أيضا علاقة الصداقة التي تكون مبنية على المساعدة: (1) إذا المَرْءُ لَمْ يَطْلُبْ مَعَاشاً لِنَفْسِهِ شَكَا الفَقْرَ، أَوْ لامَ الصّديقَ، فَأَكْثَرَا

فالمرء حسب عروة يشكو ما أصابه لصديقه، فالصداقة مبنية على الشفقة والرحمة، يكون فيها الفردين أحدهما سندا للآخر.

وفي موضع آخر يذكر عروة أن الصديق لا بد عليه أن يتقبّل النصيحة والابتعاد عن الضلال: (2)

وَخلِّ كُنْتُ عِينَ الرُشْدِ مِنْهُ إِذَا نَظَرَتْ، وَمُسْتَمِعًا سَميعًا وَخلِّ كُنْتُ عِينَ الرُشْدِ مِنْهُ وَقَلْتُ لَهُ أَرَى أَمْراً فَظ يِعا أَطَافَ بِغَيّهِ فَعَدَلْتُ عَنْهُ وَقَلْتُ لَهُ أَرَى أَمْراً فَظ يِعا

وبهذا يعطينا جوهرا للصداقة أو المعنى الحقيقي لها، وهي تكون في حدود المسموح والصحيح إذ لا تتجاوز الصواب، إذا حصل ذلك يجب قطعها، فعروة يقول أنه أخلص لصديق له، كان يرشده ويلبّي ما يطلب، وينصحه لإتبّاع الصواب، وعندما صمم هذا الصديق ولم يبتعد عن الضلال قال له: إن بقاءك على ضلالك أمر فضيع لا أحتمله.

ومن هنا نخلص إلى أن عروة نادى بالعدل والمساواة في شعره بكثرة، وذلك من خلال مطالبته للمساواة بين الغني والفقير، وكانت الصداقة عنده حقيقية جوهرية مع الآخرين دون؛ أي مصالح رافضة متمرّدة على كل التقسيمات الطبقية القبلية.

### 4- الكرم:

وهي أحسن الأخلاق التي تخلّق بها الجاهلي، وهي قيمة نادى بها المجتمع وقدسها، فكثير من الناس يكرمون الضيف ويُضيفون الغرباء التائهون في الفيافي، إذ كان الكرم

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 172.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 193.

مرتبط بالفخر والمدح في الشعر، فالذي يفخر بنفسه يصفها بالكرم الفياض، ومن يمدح أحد يصفه به أيضا، والذي يهجو آخر يصفه بالبخل والشح.

«فالكرم قيمة أخلاقية سامية مجدها الجاهلي إلى حد المبالغة، وراحت القبائل على ألسنة شعرائها تتباهى به، وتتنافس في إظهاره ممثلا لصفة من صفاتها المتأصلة فيه». (1)

يعرفه "أدونيس": «الكرم، أي استضافة الغريب، وإنقاذ لحياته، فليس في البادية ما يمكن اللجوء إليه غير الخيمة المضروبة، فالكرم شكل من أشكال التآزر القبلي... وهو ممارسة عملية تؤكّد امتياز المضيف، أي امتياز القبيلة».(2)

إلا أن الكرم في الحرم القبلي أصبح صفة يتباهى الجاهلي صاحب المال، وهو يسعى بماله أن يشتري هذه الصفة، ليفخر بها أما أفراد جماعته، فهو لغاية السمعة وذيوع الصيت لا أكثر، هذا النوع من الأفراد أفقد للكرم قيمته الإنسانية.

إلا أن الكرم عن الصعاليك هو لغاية إنسانية واشتراكية، فهو تأمين عيش الفقراء والمستضعفين، واقتسام الغنيمة معا، و "عروة بن الورد" مثل صورة عن الكرم كواجب عليه فهو يتقاسم مع الفقراء كل ما لديه: (3)

إِنّي امْرُقٌ عَافِ عِي إِنَائِي شَرْكَةٌ وأنتَ امْرُقٌ عَافِي إن اللهِ وَاحِدُ أَتَهْزَأُ مِنّي أَنْ سَمِن تَ وَأَنْ تَرَى بِوَجْهِي شُحُوبَ الحقِّ، والحَقِّ جَاهِدُ فَلاَ تَشْتُمْنِي يَا ابنَ الوَرْدِ فَإِنَّتِي تَعُود عَلَى مَالِي الحُقُ وَل العَوائِدُ أَقْسَمُ جِسْمِي فِي جُسَوْمٍ كَثِيرَةٍ وَأَحْسُو قَرَاحَ الْمَاءِ والماء والماء بَارِدُ

في النص علامتان متناقضتان: (النحول، السمن)، فالأولى ينسبها عروة نفسه (أي الذات المتصعلكة)، والثانية ينسبها إلى الذات القبلية (البخيلة). وبهذا الأسلوب يجيب أخاه للومه إياه على حياة السلب والنهب، يقول له: هذه النحالة هي علامة للكرم والإيثار المفرطين لأجل الفقراء والمستضعفين، أما السمنة هي علامة للشح والرذيلة.

<sup>(1)</sup> بوجمعة بوبعيو: جدلية القيم في العصر الجاهلي (رؤية نقدية معاصرة)، ص 30.

<sup>(2)</sup> أدونيس: كالم بدايات، ص 64، 65.

<sup>(3)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 123، 124.

ونخلص من قول عروة أنه يسخر من البخيل ويحتقره إلى حد ما ويعير أخاه بالبخل، ويطلب منه أن لا يأمره بالمكوث في القبيلة لأن المستضعفين في حاجة ماسة إليه، والمال لا يبق عند عروة لأن المعروف والصلات تأتى عليه فتُنْفده.

وعن كرمه أيضا أنه يكرم الضيف إكراما يليق به، فهو كان يحسّس الضيف بأنه صاحب الببت: (1)

فَإِنَّكَ وَالأَضْيَافَ فَي بُرْدَة، مَعًا فراشي فراشُ الضيْفِ والبيتُ بيْتُه أُحدَّتُه، إنَّ الحَديثَ من القرَى

إِذَا تَبِصُّ الشَّمْسُ سَلَاعَةَ تُنْزِعُ وَلَم يُلْهِنِي عَنْهُ غَلِزَالُ مُقَنَّعُ (\*) وَلَم يُلْهِنِي عَنْهُ غَلِزَالُ مُقَنَّعُ (\*) وتَعْلَمُ نَفْسِي أَنَّهُ سَوْفَ يَهْجَعُ (\*1)

فهو يعتبر أن الضيف ما دام نزل الدار أصبح هو الضيف، والضيف سيد البيت، وليس الضيافة في نظره أن تطعم الضيف وإنما إشعاره أنه من أصحاب البيت.

وهنا يمدح الشاعر نفسه بالكرم، إذ يلوم زوجته ليلى على تركها له وهي تعلم أنه رجل صالح وكريم، وهي أكثر العارفين: (2)

قعيدَكِ، عُمرَ الله، هَلْ تَعلمينَني صَبُوراً عَلَى رُزْءِ المَوَالِي وَحَافِظاً أَقَبُ ومِحْمَاصُ الشّتَاء مُرزَلًا

كَرِيماً، إذا اسوَد الأَناملُ، أَزْهَرَا لِعِرْضِي حَتَّى يُؤْكَلَ النَّبْتُ أَخْضَرا إِذَا اغْبَر أَوْلَادُ الأَذِلَّ إِذَا اغْبَر أَوْلَادُ الأَذِلَّ إِذَا اغْبَر أَوْلَادُ الأَذِلَّ إِذَا الْمُفَرَا

فالشاعر يُحرق بنار زوجته ليلى، فهو طلب منها أن تخبّر أهله بشجاعته ومروءته، وكرمه، ولكنها أبت، يلومها الزوج قائلا: بحق الله ألا تعرفين أن زوجك سيّدًا كريما؟، فهو في زمن الشدة والقحط يؤثر الآخرين عليه، ويتحمل حاجة أصحابه إلى أن يذهب الشتاء

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 189، 190.

<sup>(\*)</sup> الغزال المقنع: كناية عن المرأة.

<sup>(\*&</sup>lt;sup>1</sup>) القرى :الضيافة.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 141،140.

والبرد، حتى تدب الحياة ويكثر الخير، ويواصل وصف كرمه، فالإنسان الكريم بطبيعته يحب أن تكثر زيارات الناس إلى بيته، وهذا ما حبّذه عروة بقوله: (1)

إِذَا مَا أَتَانِي بَيْنَ قَدْرِي ومَجْزَرِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُعْرُوفِي اللهُ دُونَ مُنْكَرِي؟

سَلِي الطارِقَ المُعْتَرَّ يَا أُمَّ مَالِكِ أَيُسْفُرُ وَجْهِي؟ أَنَّهُ أُوّلُ القَـرَى

فعروة يبدأ قراه بالبشاشة والترحاب فيقدّم المعاملة الحسنة، فمقابلة الضيف بتكشير الوجه من علامات البخل، وهذا ما يُبعده عنه فعروة يكلف زوجته في هذه المقطوعة بأن تسأل الضيف هل يسفّر وجهه عند فتحه الباب للطارق في اللّيل؟ فهو بهذا ينفي البخل والشح عن نفسه.

ويتابع ويقول: (2)

يُرِيحُ عليَّ اللَّيلُ أضَيافَ ماجدِ كَرِيمٍ، ومَالِي سَارِحاً مالُ مُقْتِرِ

بالرغم من أنه ليس غني، وأن إبله في المُراح تبدو قليلة إلا أن هذا لا يمنعه عن القيام بواجب الكرم، وإطعام الضيف والتصدق على الفقير المستضعف، فهو يستضيف أشخاصا كثر مثل استضافة الأغنياء وإقامتهم للولائم.

والصعلوك في العصر الجاهلي مهما كانت خصاله يظل منبوذا من قبل المجتمع القبلي، فالقبيلة أنشأت فروق بين أبناءها وفرقت بينهم بوضعها لطبقات تحكم بينهم، وعروة من هؤلاء الصعاليك، والقوم يعيرونه بنسب أمه، بالرغم من أنه ليس بيده أن يغيره، وهو يعتبر أن الكرم والشجاعة والإخلاص كفيل بأن يرد للفرد مهابته أمام هذا المجتمع الذي نالت منه المظالم.

يقول عروة: (3)

هُم عيرُونِي أنّ أُمّي غَرِيبَةً وقَدْ عَيرُونِي المَالَ حينَ جَمَعْتُهُ

وهَلْ فِي كَرِيمٍ مَاجِدٍ ما يُعيَّرُ؟ وَقَدْ عَيرُونِي الفَقْرَ إِذْ أَنَا مُقْتِرُ

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 157.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 158.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه ، ص 163، 164.

## وَعَيْرَنِي قَوْمِي شَبَابِي ولِمَّتِي مَتَى مَا يَشَا رَهْطُ امْرِيءِ يَتَعَيّرُ

حقدهم عليه جعلهم يعيروه بكل ما يخصُّه، ليس النسب فقط، وإنما بالغنى والفقر كذلك، لكن عروة يرى أنه كريم، وهذا الأخير ليس لديه ما يعيّر به.

فالعلاقة التي تنشأ بين عروة والصعاليك علاقة حميمة، يصفها عروة دائما بعلاقة الأب بعياله، فهو يعتبر أن رعايتهم واجبة عليه كواجب الأبوة: (2)

ومَنْ يَكُ مِثْلِي ذَا عِيَّالٍ ومُقْتِراً مِنَ الْمَالِ يَطْرَحْ نَفْسَهُ كُلّ مَطْرَحِ لَيَنْ مِثْلُ مُثْرِج لَيَبْلُغَ عُذراً، أو يُصِيبَ رَغِيبةً ومُبْلِغُ نَفْسِ عُذْرَهَا مِثْلُ مُنْجِحِ

فهو اعتبر هذا حق للعيال واجب لا بد له من فعله، فالمخاطرة من أجل العيال واجبة، والغزو يمكن صاحبه من الكسب، لكن إن لم يبلغ هدفه فهو معذور، لكن القعود وعدم السعي وراء الرزق أمر مذموم.

فالكرم عند شاعرنا عروة مثل قمة الإنسانية، وهو ضرورة اجتماعية لحماية طبقة الفقراء الذين قست عليهم الظروف الصعبة والمظالم ونبذ قبائلهم، فخرجوا للجبال سعيا وراء الرزق والحرية.

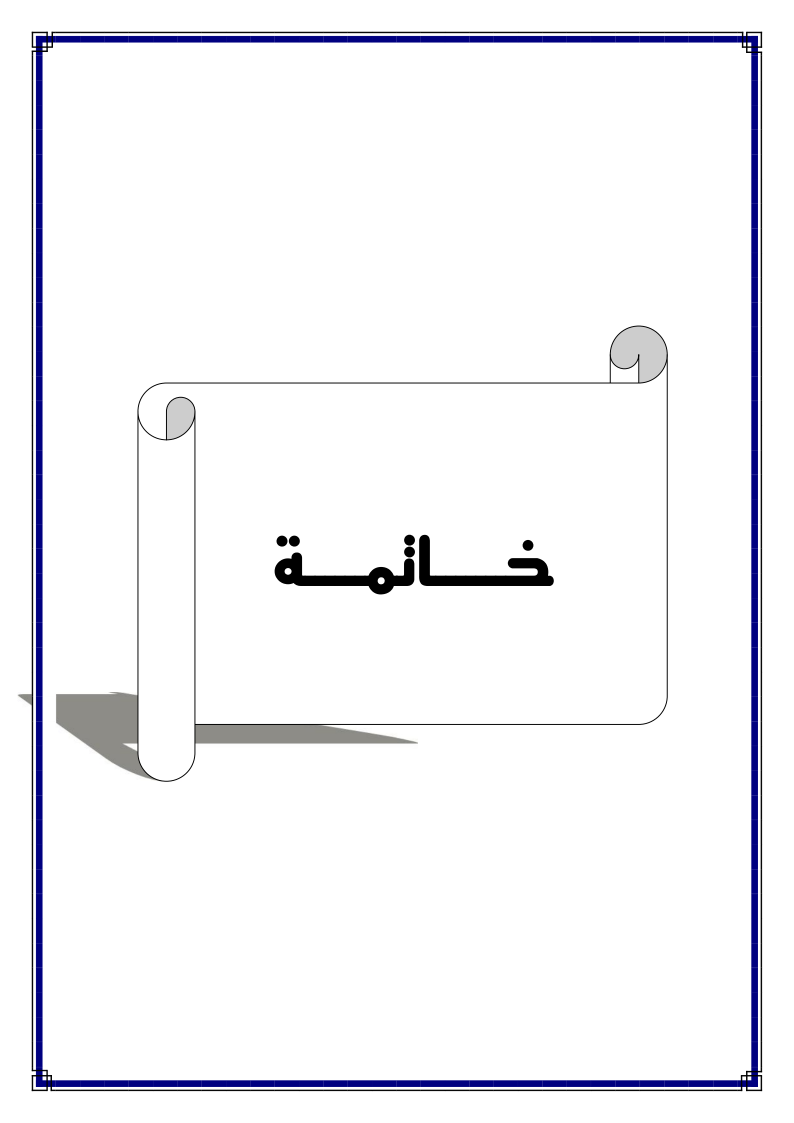
هذه القيمة سجل بها عروة خروجا عن القبيلة، كان متغيرا عنها ، وهذا التغير تمثل في كونها عند القبيلة شهرة وبلوغ صيت، وهي خاصة بأصحاب المال، أمّا الفقراء ليس لديهم شيء يكرمون به الآخر، أما هو بنزعته الإنسانية استطاع أن يؤمّن لهذا الأخير (الفقير الصعلوك) احتياجاته، وأضفى على قيمة الكرم صبغة إنسانية اشتراكية، بتقاسمه المال القليل مع عياله كما يسمّيهم.

كانت هذه القيم الأربعة سجل بها عروة تغيرًا عن القيم والأعراف والتقاليد الاجتماعية التي قيدت الفرد القبلي الجاهلي أو جعلته يبحث عن مجتمع آخر أو أي مكان يحفظ له حقوقه، بعكس القبيلة التي تضع له واجبات وتلغي ما له من حقوق، وهذه المظالم هي التي جعلت الفرد الجاهلي عاجـــزا عن تحقيق حريته واستمراره في العبـــودية والولاء

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان ، ص 105.

لسادته، وحصل وإن تفطن الفرد وحاول تغيير حياته، بخروجه عن المجتمع وإعلان صعلكته وتمرّده على القبيلة، ولم يقتصر هذا التمرد على النظم السياسية فقط، وإنما تعدى إلى النظم الاجتماعية.

من خلال شعر عروة بن الورد نرى أنه غير قيم اجتماعية، فالعصبية المذهبية التي اشترك فيها الصعاليك كانت قوام مجتمعهم الخاص، ومقابل الشجاعة الجماعية، جسد شجاعته الفردية وكذا مجتمعه الجديد، وقيمة العدل والمساواة التي تتاولها جسدها بكثرة في شعره، فهو يحاول التسوية بين الفقير والغني، وخصلة الكرم التي اتجهت مع عروة، وانتهجت منهجا جديدا بخلاف الكرم القبلي إذ كان يهدف للشهرة وبلوغ الصيت أما عند عروة فهو قيمة إنسانية خالصة.



#### 

كان نتاج الشاعر الجاهلي مرتبط بالقبيلة، فهو لسانها وصوته صوتها، ورأيه رأيها، فالنحن القبلية تأخذ مسارًا أساسيا في الشعر الجاهلي، إلا أن هذا الأخير عرف منعرجا في مساره المعروف وأصبح تجسيدا للذات الفردية، بالرّغم من أن الشعراء القبليّين كانت ذاتهم الفردية مقنّعة يخفيها بمعادلات شعرية.

والذاتية لم تظهر في الشعر الجاهلي بصورة واضحة وجلية إلا مع شعراء الصعاليك، الذين خرجوا عن القبيلة رفضا للظلم وبحثا عن الحرية، فما كان لهم بعد هذا الخروج إلا أن غيروا واستبدلوا ما لم يتوافق وأفكارهم، ووضعوا محلها أفكارا جديدة تعبر عن طموحاتهم.

ترصدت هذه الدراسة الأنا بين الثبات والتغير في القيم الاجتماعية واتخذت من شعر "عروة بن الورد أنموذجا"، وانتهت إلى النتائج التالية:

- \* عاش العرب في شبه الجزيرة العربية في بيئة قاسية صعبة من شتى الجوانب: الجغرافية، والاقتصادية والسياسية والاجتماعية.
- \* تجلّت الأنا في الشعر الجاهلي بكثرة، إذ لا تكاد تخلو من ذكرها قصيدة، وكانت هذه الذات مقنعة مرة، وسافرة مرة أخرى، وظهرت واضحة سافرة في شعر الصعاليك.
- \* كانت القبيلة الجاهلية لها ثوابت اجتماعية كثيرة، تحكمها جملة من المقومات أبرزها: القيد والوعى الجمعى، والمماثلة.
- \* كما كانت هناك متغيرات اجتماعية حكمتها هي الأخرى جملة مقومات أبرزها الحرية والوعي الفردي، والاختلاف، وأكثر من أسس لهذه القيم طائفة الصعاليك.

- -و "عروة بن الورد" واحد من هؤلاء الصعاليك الذين كان شعرهم تعبيرا صادقا عن حياته داخل القبيلة و خارجها.
- وكانت ذاتيته الفردية مضطربة، ففي فخره بالقبيلة ظهرت متماهية مع "النحن القبلية".
- كما أنّه جسّد ذاتًا فردية تغنّت بنفسها وافتخرت بشجاعتها من خلال عمليات السطو والنهب من جهة ، و بكرمه من جهة أخرى.
  - وهناك قيم ثبت عليها عروة:أبرزها
  - 1. العصبية القبلية: يفخر بقبيلته ويكنّ الولاء لسيدها.
  - 2. الشجاعة: فخر بشجاعة قومه وخوضهم غمار الحروب.
- 3. الطبقية: المجتمع الجاهلي مكون من ثلاث طبقات على رأسها شيخ القبيلة، وأظهر عروة هذا من خلال ذكره لتعييره بالنسب، والسعى وراء الغنى.
  - كما أن شعره فيه تغيرات أي قيم تغيرت عمّا كانت عليه في القبيلة:
- 1- العصبية المذهبية: جماعة الصعاليك اعتنقت مذهب واحد فكونوا بذلك عصبية خاصة بهم.
  - 2- الشجاعة: افتخر الشاعر بنفسه وبصعلكته، وجماعته الجديدة.
- 3- العدل والمساواة: كان معظم شعر عروة مطالبة لتحقيق المساواة بين الغني والفقير، وحث الفقير للنهوض بحالته والسعي وراء الرزق.
- 4- الكرم: كان كرمه إنساني على عكس ما هو عليه عند أهل القبيلة الذين يسعون لبلوغ الشهرة.

# قائهة المصادر والمراجع

# قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم رواية حفص عن عاصم.

# أولا- المصادر:

1-عروة بن الورد: الديوان، تح: سعدي ضنّاوي. ط1، دار الجيل، بيروت، 1996م.

### ثانيا- المعاجم:

- 1- إبراهيم مصطفى وآخرون :المعجم الوسيط، دار الدعوة ، تركية، دت، ج1، ج2.
- 2- جميل صليبا: المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والفرنسية والإنجليزية واللاتينية، دط، دار الكتاب اللبناني، لبنان، 1978م، ج1.
- 3- الزمخشري (جابر الله أبي القاسم): أساس البلاغة ، ط1، دار صادر ، بيروت، 1992م.
- 4- الفيروز أبادي (مجد الدين محمد بن يعقوب ):القاموس المحيط، ط3 ، المطبعة الأميرية، 1301ه.
- 5- مجهول المؤلف: المنجد الوسيط في اللغة العربية المعاصرة، تح: صبحي حموي.ط1، دار المشرق، بيروت،2003م...
- 6- ابن منظور لسان العرب، تح: خالد رشید قاضی.ط1، دار صبح وإدیوسوفت، لبنان، دت، ج1، ج4، ج5.

# ثالثا- المراجع:

- 1- إبراهيم أبوسنة: دراسات في الشعر الجاهلي، ط2، دار المعارف، مصر، دت.
- 2-إخلاص فخري عمارة: الشعر الجاهلي بين القبلية والذاتية، ط2، مكتبة الآداب، مصر، 2001م.

- 3-أدونيـــس: الثابت والمتحول- بحث في الإبداع والإتباع عند العرب، ط7، دار الساقى، بيروت، 1994م.
  - 4- زمن الشعر، ط3، دار الساقى، بيروت، 2005م.
  - 5- فاتحة لنهايات القرن، ط1، دار الدعوة، بيروت، 1980م.
    - 6- كلام بدايات، ط1، دار الآداب بيروت، 1989م.
  - 7- مقدمة للشعر العربي، ط1، دار الآداب، بيروت، 1979م.
- 8- موسيقى الحوت الأزرق (الهوية، الكتابة، العنف)، ط1، دار الآداب للنشر، بيروت، 2002م.
- 9-الأصفهاني (أبي فرح): الأغاني، تح: إحسان عباس وآخرون. ط3، دار صادر، بيروت، 2008م، ج3.
- 10− الأعشى (ميمون بن قيس): الديوان، تح: محمد حسين. دط، المطبعة النموذجية، دت.
- 11- إمرئ القيس: الديوان، تح: عبد الرحمن المصطاوي. ط5، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، لبنان، 2012م.
- 12- أمين فوزي: الشعر الجاهلي دراسات ونصوص، دط، دار المعرفة الجامعية مصر، 2008م.
- 13- الأندلسي (أبي عمر بن أحمد بن عبد ربه): العقد الفريد، تح: أحمد أمين وآخرون. ط2، لجنة التأليف والترجمة، دت، ج5.
- 14- بوجمعة بوبعيو: جدلية القيم في العصر الجاهلي (رؤية نقدية معاصرة)، دط، إتحاد كتاب العرب، 2001م.
- 15- الجاحظ (أبي عثمان عمر بن بحر): الحيوان، تح، عبد السلام محمد هارون، دط، شركة ومطبعة البابلي الحلبي وأولاده، مصر، 1965م.

- 16- جعفر عبد الوهاب، أضواء على الفلسفة الديكارتية، دط، دار الفتح للطباعة والنشر والتوزيع، 1990م.
- 17 جمال الدين بوقلي: اشكاليات فلسفية (للسنة الثالثة ثانوي −شعبة آداب وفلسفة−) دط، ديوان المطبوعات المدرسية، 2006م.
  - 18- حاتم الطائي: الديوان، دط، دار صادر، لبنان، 1981م.
- 19- حربي عباس عطيتو محمود: الفلسفة القديمة من الفكر الشرقي حتى اليونانية، دط، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، 1999م.
- 20- حسن البنا عز الدين: الشعرية والثقافة (مفهوم الوعي الكتابي وملامحه في الشعر العربي القديم، ط1، المركز الثقافي العربي)، المغرب، 2003م.
- 21- حسنى عبد الجليل يوسف،: النفس في الشعر الجاهلي، ط1، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، 2009م.
- 22- حسين الواد: جمالية الأنا في شعر الأعشى الكبير، ط1، المركز الثقافي العربي، المغرب، 2001م.
- 23 حنا الفاخوري: الجامع في تاريخ الأدب الأدب العربي القديم-، ط1، دار الجيل، لبنان، 1989م.
- 24- دريد بن الصمة: الديوان، تح،:عمر عبد الرسول. ط3، دار المعارف، القاهرة، 1989م.
  - 25- رابح بوحوش، الأسلوبيات وتحليل الخطاب، دط، دن، دت.
- 26- زهير بن أبي سلمى: الديوان، تح: علي فاغور. دار الكتاب العلمية، لبنان، 1988م.
- 27- الزوزني (أبي عبد الله الحسين بن أحمد): شرح المعلقات السبع، تح: عبد الرحمن المصطاوي. ط2، دار المعارف، لبنان، 2004م.

- 28- سعد فهد الدويخ: صورة الآخر في الشعر العربي -من العصر الأموي حتى العباسي-، ط1، عالم الكتاب الحديث، الأردن، 2009م.
- 29- سعيد يقطين: تحليل الخطاب الروائي، ط1، المركز الثقافي العربي، لبنان، 1997م.
  - 30- سعيد الغانمي: خزانة الحكايات، ط1، المركز الثقافي العربي، 2004م.
- 31- الشنفرى: الديوان، تح: إيميل بديع يعقوب. ط2، دار الكتاب العربي، بيروت، 1996م.
- 32- شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي- العصر الجاهلي-، ط22، دار المعارف، مصر، دت، ج1.
- 33- صلاح فضل: بلاغة الخطاب وعلم النص، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1990م.
- 34- ضياء عني لفتة: البنية السردية في شعر الصعاليك، ط1، دار حامد للنشر والتوزيع، الأردن، 2009م.
- 35- طرفة بن العبد: الديوان، تح: عبد الرحمن المصطاوي. ط1، دار المعرفة، لبنان، 2003م.
  - 36- بن الطيب (عبد الله): الحماسة الصغرى، دط، الدار السودانية، دت،.
- 37 عبد الحليم الحنفي: شعر الصعاليك منهجه وخصائصه، دط، الهيئة المصرية للكتاب، مصر، 1987م.
  - 38- عبد السلام المسدي: الأسلوبية والأسلوب، ط3، الدار العربية للكتاب، دت.
- 39 عبد الله إبراهيم: المطابقة والاختلاف-نقد المركزيات الثقافية-، ط4، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، دت.
- 40 عبد الله حمادي: الشعرية العربية بين الإبداع والابتداع، ط1، منشورات اتحاد الكتاب الجزائريين، 2006م.

- 41- عبد الله الغدامي: تشريح النص، ط2، المركز الثقافي العربي، المغرب، 2006 م.
- 42- النقد الثقافي (قراءة في الأنساق الثقافية العربية) ط1، المركز الثقافي العربي، المغرب، 2008.
- 43- عبد المنعم خفاجي، الحياة الأدبية في العصر الجاهلي، ط1، دار الجيل، لبنان، 1992م.
  - 44- علي حرب: أصنام النظرية وأطياف الحرية (نقد بورديو وتشومسكي)، ط1، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1993م.
    - 45 نقد النص، ط4، المركز الثقافي العربي، المغرب، 2005م.
- 46- عمر بن كلثوم: الديوان، تح: إيميل بديع يعقوب. ط1، دار صادر، بيروت، دت.
  - 47 عنترة: الديوان، دط، دار صادر، دت.
- 48- غازي ظليمات وعرفان الأشقر، الأدب الجاهلي (قضاياه أغراضه أعلامه فنونه)، ط1، دار الإرشاد، 1992م.
- 99- القرشي (أبي زيد محمد بن الخطاب): جمهرة أشعار العرب في الجاهلية والإسلام، تح: محمد بجاوي. دط، نهضة مصر، دت.
- 50- القيرواني (إبن رشيق): العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، تح: محمد محى الدين عبد الحميد. ط3، دار الجيل لبنان، 1981م.
  - 51- ماجدة حمود: إشكالية الأنا والآخر (نماذج روائية عربية) دط، المجلس الوطنى للثقافة والفنون، الكويت، مارس 2013.
- 52 صورة الآخر في التراث العربي، ط1، الدار العربية للعلوم ناشرون، منشورات الاختلاف، الجزائر، 2010م

- 53 المبرد: الكامل في اللغة والأدب، تح: أبو الفضل إبراهيم. دط، دار النهضة للطباعة والنشر، القاهرة، دت، ج2.
- 54- مجاهد عبد المنعم مجاهد: هيجل قلعة الحرية، سعد الدين للطباعة والنشر، سوريا، 1985م.
- 55- محمد بهاوي: في فلسفة الشخص-نصوص فلسفية مختارة مترجمة و مختارة-، دط، إفريقيا الشرق، المغرب، 2012م، ج5.
- 65- في فلسفة الغير -نصوص فلسفية مختارة و مترجمة-، دط، إفريقيا الشرق، المغرب، 2012م، ج5.
- 57 محمد صابر عبيد وآخرون: سمياء الخطاب الشعري من التشكيل إلى التأويل (قراءات في قصائد من بلاد النرجس)، ط1، دار مجدلاوي، 2009–2010.
- 58- محمد مفتاح: تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص)، ط4، المركز الثقافي العربي، المغرب 2005.
- 59 منتصر عبد القادر الغضيفري: تعدد الرؤى نظرات في النص العربي القديم، ط1، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، الأردن، 2010–2011م
- 60- مندر العياشي: الأسلوبية وتحليل الخطاب، ط1، مركز الإنتماء الحضاري 2002م.
- 61- ميجان الرويلي وسعد البازغي: دليل الناقد الأدبي، ط4، المركز الثقافي العربي، لبنان، 2005م
  - 62- نجيب بلدي: نوابع الفكر الغربي ديكارت، ط2، دار المعارف، مصر، ج12.
- 63 نور الدين السد: الأسلوبية وتحليل الخطاب في النقد العربي الحديث دط، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، 1997م، ج1.
- 64 الشعرية العربية دراسة في التطور الفني للقصيدة العربية حتى العصر العباسي، دط، ديوان المطبوعات الجامعية، دت.

- 65- هاني نعمة حمزة: شعر المهمشين في عصر ما قبل الإسلام (دراسة وفق الأنساق الثقافية)، ط1، دار الفكر، العراق، 2013.
- 66- وهب أحمد رومية: شعرنا القديم والنقد الجديد، دط، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، مارس 1996م.
- 67 يمنى العيد: في القول الشعري (الشعرية المرجعية الحداثة والقناع)، ط1، دار الفرابي، بيروت، 2008م.
- 68- يوسف خليف :الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ط3، دار المعارف، مصر ،دت.

#### رابعا- الكتب المترجمة:

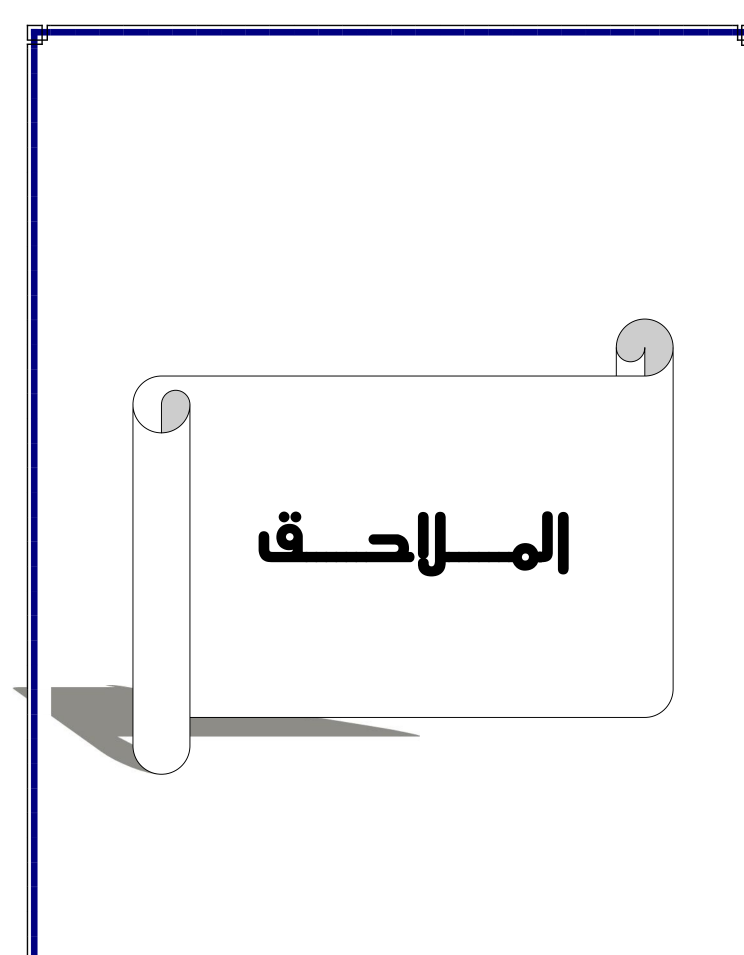
- 1-جان بول سارتر: الوجودية مذهب إنساني تر: عبد الحليم الحفني، ط1، مطبعة الدار المصرية، مصر ، 1964.
- 2- جوليا كريستفا: علم النص، تر: فريد الزاهي، ط1، دار توبقال للنشر والتوزيع، المغرب، 1991.
- 3- ديديه أنزيو: الجماعة واللاوعي، تر: سعاد حرب، ط1، دار الكتاب للنشر والتوزيع، 1990م.
- 4-سيجمند فرويد: الأنا والهو، تر: محمد عثمان نجاتي، ط4، دار الشروق، لبنان ،1982م.
- 5-كارل يونغ: جدلية الأنا واللاوعي، تر: نبيل محسن، ط1 دار الحوار للنشر والتوزيع، سورية، 1997م.
- 6-ميشال فوكو: حفريات المعرفة، تر: سالم يافوت، ط2، المركز الثقافي العربي، 1987م.

#### خامسا - الرسائل والدوريات:

- 1-رائد حميد مجد بطاط: جدلية الذات والآخر في شعر السجون العصر الأموي والعباسي (دراسة نفسية)، أطروحة دكتوراه، جامعة البصرة، نوقشت سنة 2011م.
- 2- سعد سامي محمد: الأنا والآخر في المعلقات العشر، رسالة ماجستير كلية الآداب، جامعة البصرة، نوقشت سنة 2012م.
- 3-صغير بن غريب عبد الله الغنري: رؤية العالم في شعر الصعاليك حتى القرن الثالث هجري، رسالة دكتوراه، كلية اللغة العربية، جامعة أم القرى، 1431هـ-1432ه.
- 4-الملتقى الدولي للسرديات: القراءة وفاعلية الاختلاف السردي، المركز الجامعي لبشار، يومى 3/4 نوفمبر 2007م.
- 5- نوال براك التمثالي: الذات والآخر في روميات أبي فراس الحمداني، رسالة ماجستير، كلية اللغة العربية، جامعة أم القرى، نوقشت، 1432ه.

# سادسا: مواقع الأنترنث:

www.fiseb.com-1



#### عروة بن الورد حياته وشعره:

هو عروة بن الورد بن زيد ، وقيل بن عمرو بن زيد بن عبد الله بن ناشب بن هريم (\*) بن عودة بن غالب بن قطيعة بن عبس بن بغيض بن الريت بن غطفان بن سعد بن عيلان بن مضر بن نزار ، شاعر من شعراء الجاهلية وفارس من فرسانها وصعلوك من صعاليكها المعهودين المقدمين الأجواد. (1)

لقب بعروة الصعاليك لجمعهم إياه، وقيامه بأمرهم إذا أخفقوا في الغزوات، وقيل لقب بهذا اللقب لقوله: (2)

لَحَى اللهُ صُعْلُوكًا إِذَا جَنَّ لَيْلُه مُصَافِي المشَاشِ آلِفًا كُلَّ مَجْلِرِ يُعدُّ الغِنى مِن نَفْسِهِ كُلُّ لَيْلَةٍ أَصَابَ قِرَاهَا مِن صَدِيقٍ مُيسَّرِ

كان نسبه شريفا، فأبوه الورد من نسب معروف شريف من قبيلة عبس، وله في تاريخ هذه القبيلة دوران أثر فيهما على أحداث الحرب الشهيرة "داحس والغبراء"، الدور الأول في الرهان أي الفرسين أسبق؟، أما الدور الثاني هو قتل "هرم بن ضمضم المري"(3)

إذ جاء في كتاب الأغاني للأصفهاني على لسان العبسيين إذا سئلوا عن عروة قالوا «قد كنا نتشاءم بأبيه لأنه هو الذي أوقع الحرب بين عبس وفزارة بمراهنة حذيفة». (4)

أما أمه فلا يعرف لها اسما وإنما تعرف بأنها غريبة عن عبس، وأنها من قبيلة نهد، لهذه الحقيقة أثر كبير في حياة عروة، في عالم القبيلة الغريبة غريبة وخصوصا إذا كان من قبيلة أقل شأنا، كونها من "نهد" تتتمي إلى "قضاعة" التي تتامت إلى حمير وهي من قبائل الجنوب، وبحكم العداوة التقليدية بين عرب الشمال وعرب الجنوب فهذا النسب كان نقطة

<sup>(\*)</sup> جاء في جمهرة أشعار العرب (بن هديم)

<sup>(1)</sup> أبي فرج الأصفهاني: الأغاني، ج3، ص 51

<sup>(2)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 149، 150.

<sup>(3)</sup> ينظر: المصدر نفسه، ص 27، 28.

<sup>(4)</sup> الأصفهاني،:الأغاني ،ج3، ص 83.

ضعف عروة أحس به إحساسا قويا عندما بدأ شباب الحي يفتخر بنسبه. فوّلد ذلك عنده نقمة على والده وغضبا على قوم أمه، وقد يكون لنسب أمه هذا جذورًا في تصعلكه. (1)

فشرف أمه وكونها من قبيلة وضيعة آداه أدًى كبيرا إذ أحس بعار لا يمحى إذ يقول: (2) وَمَا بِي مِنْ عَارٍ إِخَالُ عَلَمْتُهُ سُوى أَنَّ أَخْوَالِي ،إِذَا نُسِبُوا، نَهَدُ اِذَا مَا أَرَدْتُ الْمَجْدَ قَصَــرَ مَجْدَهُمْ فَأَعْيَا عَلَيّ أَنْ يُقَارِبَنِي مَجْدُ فَيَا لَيْتَهُمْ لَمْ يَضْــرُبُوا فيَّ ضَرْبَةٌ وَأَنِّي عَبْدٌ فيهُمُ وَأَبِي عَبُدُ

فالواضح أن عروة من لما وعى وأحس بذاته وهو يتعذب من شرف أمه وتشاؤم القوم من أبيه، لأنه كان سببا في حرب "داحس والغبراء" التي أهلكت المجتمع الجاهلي، فشكلا هذان العاملان أثرا في نفسيته.

وفي أخبار عروة أيضا أنه له أخًا أكبر منه كان أبوه يؤثره فيما يعطيه ويقربه: فقيل له: «أتؤثر الأكبر مع غناه عنك على الأصغر مع ضعفه ؟فقال أترون هذا الأصغر؟ لئن بقي مع ما أرى من شدة نفسه ليصيرن الأكبر عاليا عليه »(3)

نتيجة لهذا تفتحت عيناه على صورة مختلة التوازن، صورة الأخ الأكبر الذي يؤثره أبوه مع غناه عنه، مع صورة الأخ الأصغر الذي يهمله مع ضعفه وحاجته إليه، بهذا بدأت براعم فلسفة عروة الاجتماعية والاقتصادية ظهورا في هذه السن المبكرة، وما إن تقدم الوقت صارت هذه الفلسفة ناضجة يؤمن بها كل الإيمان، ومن الطبيعي أن تجد دعوته آذانا صاغية من أولئك الفقراء الذين أجهدهم الفقر وأهزلهم الجوع، وأذلّهم المجتمع القاسي. (4)

تزوج عروة بن الورد في المرة الأولى من امرأة كنعانية تسمى "سلمى العفارية"، وأنجبت له أولادا، كان شديد الحب لها. (5)

<sup>(1)</sup> عروة بن الورد: الديوان، ص 29.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 112، 113.

<sup>(3)</sup> الأصفهاني، الأغاني، ج3 ، ص 88.

<sup>(4)</sup> ينظر: يوسف خليف، شعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ص 323، 324.

<sup>(5)</sup> الأصفهاني، الأغاني، ج3، ص 72.

وكان أولاده يعيرون ببنى "الأخّيذة" بمعنى "السبية"، فطلبت منه إرجاعها إلى قومها، وبعد ذلك يزوِّجوه إياها، فأنعم لها، وبعد أن خيّروها أهلها بينهم وبينه اختارت أهلها وقالت له: "والله ما أعلم امرأة من العرب ألقت سترها على بعل أحسن منك، أغض طرفا وأقل فحشا، وأجود يدا، وأحمى لحقيقة". (1)

أما زواجه الآخر نرى أن قصة الزوجة السبية التي يكرمها آسرها يعتقها ويتزوجها قد تكررت «كان عروة قد سبى امرأة من بنى هلال بن عامر بن صعصعة يقال لها: ليلى بنت شعواء، فمكثت عنده زمانا وهي معجبة له تريه أنها تحبه، ثم استزارته أهلها فحملها أتاهم بها، فلما أراد الرجوع بها أبت أن ترجع معه، وتوعده قومها بالقتل فانصرف عنهم، فأقبل عليها فقال لها: يا ليلى خبري صواحبك عنى كيف أنا؟ فقالت: ما أدري لك عقلا أُتُرانى قد اخترت عليك وتقول خبرى ؟....»(<sup>2)</sup>

كان عروة يتعفف جارته ويغضُّ نظره عنها ويعامل النساء باحترام. (3)

ورد في شعره كثير من لوم زوجته له على تصرفاته وتبذير أمواله، ورحلته الدائمة ومغامراته، فذكر لومها- ومما لا شك فيه -أن لومها كان متواصلا في آناء الليل وأطراف النهار، على الطعام وعلى الوسادة، مما أدى بالشاعر بالضجر من اللوم الذي طفح الكيل منه إلى القول:<sup>(4)</sup>

وَنَامى، وَإِنْ لَمْ تَشْتَهى الثَّومَ، فَاسْهَري أَقَلَـــى عَلَى اللَّـومَ، يا بنتَ مُنذر أما علاقته مع الصعاليك كما ذُكر - أنه لقب بعروة الصعاليك لجمعهم إياه، وقيامه بأمرهم إذا أخفقوا في غزواتهم، وقد يوجه نفسه للخطر بإدمانه للغزوات وللغارات في أحياء العرب. <sup>(5)</sup>

: جمهرة أشعار العرب في الجاهلية والإسلام

.450

<sup>(1)</sup> ينظر: عروة بن الورد: الديوان، ص 20، 21.

<sup>(2)</sup> الأصفهاني: الأغاني، ص 77.

<sup>(3)</sup> ينظر: عروة بن الورد: الديوان، ص 33.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص 143.

<sup>(5)</sup>ينظر: أبى زيد محمد بن الخطاب

عرف عروة بإنسانيته وجوده وكرمه وذلك من مساعدته للفقراء والمعدمين، وصعلكته لم تأتي من فقر وإنما خروجه عن قبيلته كان لنسب أمه وعدم حب أبوه له، وخلاله الكريمة تشهد له بها الروايات القديمة، وكذا شعره أيضا الذي يحمل قيما إنسانية جليلة، إذ أنه عميد الصعاليك بلا منازع، لما كان يقدمه للفقراء بدون مقابل، هذا ما جعل الخليفة الأموي معاوية بن أبي سفيان يقول: "لو كان لعروة ولد لأحببت أن أتزوج إليهم"، وأيضا عبد الملك بن مروان بقوله: "ما يسرني من العرب ممن ولدني ولم يلدني، إلا عروة بن الورد لقوله:

إِنِّي امْرُقٌ عافِي إِنائِي شَـرْكةٌ وَأَنْتَ امرُقٌ عَافِي إِنَاقُكَ وَاحِدٌ". (1)

نخلص إلى أن "عروة بن الورد" شاعر جاهلي صعلوك من أشرف الصعاليك، يعيش لغيره أكثر مما يعيش لنفسه، أما صعلكته لم تأتي عن حاجة وفقر، وإنما رغبة في إغاثة ذوي الحاجة، يعمل ما استطاع ويسعى إلى تحقيق أهدافه، وكان أحكم الصعاليك وعروتهم.

أدبه إنساني في عاطفته وغاياته، فهو يروقنا بعاطفة ولا سيما نزعته الاشتراكية المرتكزة على حب الغير والحدب على ذوى البؤس.

<sup>(1)</sup> ينظر: عروة بن الورد: ديوان عروة بن الورد أمير الصعاليك، تح: أسماء أبو بكر محمد، دط، دار الكتاب العلمية، بيروت، لبنان، ص 9.

# الملخّص:

يستهدف هذا البحث الكشف عن ذاتية الشاعر من خلال عمله الفني، في حالة ثباته وتماهي أناه في النحن القبلية مرة ، و تغيره عليها وتجسيده لذاتيته الفردية والاهتمام بنفسه مرة أخرى.

جاء البحث بعنوان: "الأنا بين الثابت والمتغيّر الاجتماعي -عروة بن الورد أنموذجا-".

إذ تطرق إلى حيثيات العيش في مجتمع قبلي يحتم على الشاعر الاهتمام بقضايا القبلية، فهو محكوم بقيود أو أغلال اجتماعية لذلك يكون وعيه بالجماعة حاضرا، لأنه مطالب بحماية مصالحها و التّماهي معها وعدم الخروج عنها.

في حين أن هناك طائفة خرجت عن المجتمع الجاهلي وتمردت عليه وهي "طائفة الصعاليك"، فهي لم تخرج عن النظام القبلي فقط، وإنما تخلصت عن كل ما يخص هذه الجماعة، فكان شاعر هذه الطائفة يتغنى بذاته، طامحا إلى تحقيق الحرية من كل الأغلال التي تكبله وذلك من خلال وعيه لذاته، وتجسيده لرؤاه الخاصة.

وجاء شعر عروة بن الورد وهو من الصعاليك يراوح بين قيم اجتماعية ثابتة كان فيها وفيا لتقاليد وأعراف المجتمع، وقيم أخرى ثورية متمردة كان فيها عاقا للجماعة والقبلية.

#### Résumé:

La présent mémoire a pour but de dévoiler la personnalité du poète à travers son travail artistique, dans son invariabilité et la fusion de son moi avec l'entité tribale, d'une part et son variabilité grâce à l'incarnation de son individualité, d'autre part.

Mon mémoire s'intitule « le moi entre l'invariable et le variable social – en prenant Orwa ben el Ward comme modèle – »

Il s'intéresse à ce qu'implique le vie dans une société tribale qui force le poète à s'intéresser aux problèmes de la tribu, puisqu'il se trouve enchainé par des restrictions sociales, donc sa conscience du groupe est forcément présente, puisqu'il doit protéger ses intérêts, se fondre en elle et ne jamais l'abandonner.

Or il y a un groupe qui s'est détaché de la société préislamique et s'est révolté, en l'occurrence le groupe des vagabonds « SAALIK », ces derniers ont non seulement quitté le régime tribal, mais ils ont tout abandonné en ce qui concerne ce groupe. En effet, les poètes qui faisaient partie des SAALIK, chantaient leur personne tout en aspirant à la liberté à travers la conscience de leur être et l'incarnation de leurs propres visions.

La poésie d'Orwa ben el Ward qui fait partie des « SAALIK », jonglait entre des principes sociaux stables où il était fidèle aux traditions et coutumes de la société et à d'autres principes révolutionnaires et rebelles où il désobéissait au groupe et à la tribu.

# فهرس الهوضوعانے

# فهرس الموضوعات

| Í      | مقدمة                                            |
|--------|--------------------------------------------------|
| 05     | المدخل: الحياة في شبه الجزيرة العربية            |
|        | الفصل الأوّل: الأنا المفهوم والأبعاد             |
| 19     | أوّلا – مفهوم الأنا                              |
| 19     | 1- لغة1                                          |
| 21     | 2- اصطلاحا                                       |
| 28     | ثانيا - حضور الأنا في الخطاب الشعري              |
| 28     | 1- مفهوم الخطاب                                  |
| 28     | 1-1-لغة                                          |
| 29     | 2-1 اصطلاحا                                      |
|        | 2- الخطاب الشعري                                 |
|        | 3- الأنا في الخطاب الشعري                        |
|        | ثالثًا – تجليات الأنا في الخطاب الشعري القديم    |
| العربي | الفصل الثاني: الثابت والمتغير في النسق الاجتماعي |
| 45     | أوّلا – منحى الثبات ومقوماته                     |
| 50     | • القيد                                          |
| 53     | • الوعي الجمعي                                   |
| 55     | • المماثلة                                       |
| 59     | ثانيا – منحى المتغير ومقوماته                    |
| 63     | • الحربة                                         |

| 66  | • الوعي الفردي                                     |
|-----|----------------------------------------------------|
| 69  | <ul> <li>الاختلاف</li> </ul>                       |
|     | الفصل الثالث: الثابت والمتغير في شعر عروة بن الورد |
| 75  | أوّلا – الثابت الاجتماعي في شعر عروة               |
| 75  | 1- العصبية القبلية                                 |
| 79  | 2–الشجاعة                                          |
| 81  | 3- الطبقية                                         |
| 86  | ثانيا – المتغير الاجتماعي في شعر عروة              |
| 86  | 1-العصبية المذهبية                                 |
| 91  | 2-الشجاعة                                          |
|     | 3-العدل والمساواة                                  |
| 99  | 4–الكرم                                            |
| 105 | خاتمة                                              |
| 108 | قائمة المصادر و المراجع                            |
|     | الملاحق                                            |
| 117 | 1- عروة بن الورد حياته وشعره                       |
| 121 | 2- ملخّص باللّغة العربية                           |
| 122 | 3- ملخّص باللّغة االفرنسية                         |
| 124 | فهرس الموضوعات                                     |

#### الملخّص:

يستهدف هذا البحث الكشف عن ذاتية الشاعر من خلال عمله الفني، في حالة ثباته وتماهي أناه في النحن القبلية مرة ، و تغيره عليها وتجسيده لذاتيته الفردية والاهتمام بنفسه مرة أخرى.

جاء البحث بعنوان: "الأنا بين الثابت والمتغيّر الاجتماعي -عروة بن الورد أنموذجا-".

إذ تطرق إلى حيثيات العيش في مجتمع قبلي يحتم على الشاعر الاهتمام بقضايا القبلية، فهو محكوم بقيود أو أغلال اجتماعية لذلك يكون وعيه بالجماعة حاضرا، لأنه مطالب بحماية مصالحها و التماهي معها وعدم الخروج عنها.

في حين أن هناك طائفة خرجت عن المجتمع الجاهلي وتمردت عليه وهي "طائفة الصعاليك"، فهي لم تخرج عن النظام القبلي فقط، وإنما تخلصت عن كل ما يخص هذه الجماعة، فكان شاعر هذه الطائفة يتغنى بذاته،طامحا إلى تحقيق الحرية من كل الأغلال التي تكبله وذلك من خلال وعيه لذاته، وتجسيده لرؤاه الخاصة.

وجاء شعر عروة بن الورد وهو من الصعاليك يراوح بين قيم اجتماعية ثابتة كان فيها وفيا لتقاليد وأعراف المجتمع، وقيم أخرى ثورية متمردة كان فيها عاقا للجماعة والقبلية.

#### Résumé:

La présent mémoire a pour but de dévoiler la personnalité du poète à travers son travail artistique, dans son invariabilité et la fusion de son moi avec l'entité tribale, d'une part et son variabilité grâce à l'incarnation de son individualité, d'autre part.

Mon mémoire s'intitule « le moi entre l'invariable et le variable social – en prenant Orwa ben el Ward comme modèle – »

Il s'intéresse à ce qu'implique le vie dans une société tribale qui force le poète à s'intéresser aux problèmes de la tribu, puisqu'il se trouve enchainé par des restrictions sociales, donc sa conscience du groupe est forcément présente, puisqu'il doit protéger ses intérêts, se fondre en elle et ne jamais l'abandonner.

Or il y a un groupe qui s'est détaché de la société préislamique et s'est révolté, en l'occurrence le groupe des vagabonds « SAALIK », ces derniers ont non seulement quitté le régime tribal, mais ils ont tout abandonné en ce qui concerne ce groupe. En effet, les poètes qui faisaient partie des SAALIK, chantaient leur personne tout en aspirant à la liberté à travers la conscience de leur être et l'incarnation de leurs propres visions.

La poésie d'Orwa ben el Ward qui fait partie des « SAALIK », jonglait entre des principes sociaux stables où il était fidèle aux traditions et coutumes de la société et à d'autres principes révolutionnaires et rebelles où il désobéissait au groupe et à la tribu.